

**28 de julio al 4 de agosto de 2025**

**SUPLEMENTO**

Contenido

[**REFORMAS** 2](#_Toc205300614)

* [La Eucaristía y la controversia: Historia, teología y por qué discutimos 2](#_Toc205300615)

[**AMÉRICA LATINA** 8](#_Toc205300619)

* [David Martínez, obispo de Puerto Maldonado: “Es terrible la situación en muchos lugares del Perú" 8](#_Toc205300620)
* [Lizardo Estrada : "El trabajo en red transforma la pasión en acción comunitaria" 10](#_Toc205300626)
* [Obispos de Haití: "Nuestro país se hunde, tal es la magnitud del desastre" 12](#_Toc205300630)
* [Miguel Fritz, experto en misión con indígenas, fue ordenado obispo en Paraguay 14](#_Toc205300636)
* [Retiro LGBT+ en la Comarca Lagunera 16](#_Toc205300637)

[**OTROS PAISES** 18](#_Toc205300639)

* [Las Iglesias cristianas, ante el genocidio de Gaza 18](#_Toc205300640)
* [¡Genocidio sin paliativos! 22](#_Toc205300643)
* [Editorial NCR: Genocidio o no, los implacables ataques de Israel en Gaza cruzan la línea moral 25](#_Toc205300645)
* [El Senado confirma a Burch, crítico de Francisco, como embajador de Estados Unidos en el Vaticano. Por Michael Sean Winters 28](#_Toc205300646)

[**COMENTARIOS** 29](#_Toc205300648)

* [Pagola: No vivir dormidos 29](#_Toc205300649)
* [Pikaza: Dom 18 (Sal 89): Tú eres nuestro refugio  ¡Retornad, hijos de Adán! 30](#_Toc205300651)

# REFORMAS

## **La Eucaristía y la controversia: Historia, teología y por qué discutimos**

[Luis J. Cameli](https://www.americamagazine.org/voices/louis-j-cameli), America 30 de julio de 2025

El mismo título de la encíclica de 2003 del Papa San Juan Pablo II, « [Ecclesia de Eucharistia](https://www.vatican.va/content/john-paul-ii/en/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_20030417_eccl-de-euch.html) » («La Iglesia de la Eucaristía»), nos dice claramente que la Eucaristía es la esencia de nuestra identidad católica y de nuestra acción. Somos una comunidad de creyentes formada por la Eucaristía para llevar adelante la misión de Jesucristo en el mundo y a lo largo de la historia.

En cada época, debemos prestar mucha atención a la Eucaristía. Esto es aún más cierto cuando vivimos en un panorama eucarístico marcadamente complejo y no siempre claro. Muchas gracias vinculadas a la Eucaristía marcan nuestra época, pero también algunos desafíos significativos.

El panorama eucarístico ha sido, en cierta medida, complejo a lo largo de la historia cristiana, con sus gracias y sus desafíos. En el Nuevo Testamento, por ejemplo, vemos la gracia eucarística de experimentar a Jesús como el Pan de Vida (cf. Juan 6) y de compartir la comunión con él y unos con otros en el único pan y la única copa (1 Cor 10:16-17). La Eucaristía también conlleva la gracia de la vida eterna (cf. Juan 6:50-51) o, en palabras de los padres griegos, «la medicina de la inmortalidad».

Además de las gracias de la Eucaristía, el Nuevo Testamento también evidencia desafíos eucarísticos. Más específicamente, las Escrituras señalan casos de inconsistencia eucarística; una discrepancia entre la verdad de la Eucaristía y la forma en que se vive su significado. En el relato de Lucas sobre la Última Cena (Lc 22), por ejemplo, Jesús instituye la Eucaristía; inmediatamente después, se nos dice: «Surgió una disputa entre ellos sobre quién de ellos sería considerado el mayor».

La inconsistencia eucarística también es evidente en las cartas de Pablo, especialmente en su querida y talentosa comunidad corintia. Pablo les amonesta:

*Cuando se reúnen, no es realmente para comer la cena del Señor. Porque a la hora de comer, cada uno prepara su propia cena, y uno pasa hambre, y otro se emborracha* (1 Corintios 11:21).

Esta controversia impulsó a la iglesia primitiva a realizar un cambio drástico en la práctica eucarística, trasladando la celebración del contexto de una comida compartida. En esta decisión, podemos ver que las reformas a la celebración eucarística, destinadas a recuperar su significado original, formaron parte de la vida de la iglesia desde sus inicios.

¿Qué debemos pensar de esto? Simplemente esto: En cada época, incluida la nuestra, el complejo panorama eucarístico de la Iglesia nos llama la atención tanto sobre sus gracias como sobre sus desafíos, pero también nos invita a estar abiertos a la reforma, para que podamos reclamar y vivir la Eucaristía con mayor autenticidad.

**Desafíos**

Entre los diversos desafíos eucarísticos de nuestros días, quiero destacar cuatro que, a mi juicio, son especialmente significativos.

*Participación* . A pesar del aumento en la participación en la Eucaristía dominical en los últimos años, la participación regular se mantiene en torno al 20 %. Si es cierto lo que los papas recientes y el Concilio Vaticano II han enseñado sobre la Eucaristía —que es «fuente y culmen de la vida cristiana» y «recurso indispensable para el espíritu cristiano»—, entonces nos vemos obligados a preguntarnos: «¿Qué ocurre aquí?».

Esta falta de participación va más allá de ignorar un precepto eclesiástico, o incluso el Tercer Mandamiento. Me atrae la observación de Isaac Bashevis Singer sobre la adoración en general. Afirmó que los seres humanos estamos obligados a adorar, y por lo tanto, inevitablemente adoraremos. Sin embargo, si no adoramos a Dios, adoraremos algo más, y la peor perspectiva sería adorarnos a nosotros mismos. Por lo tanto, la falta de participación eucarística se refiere en realidad al primer y más fundamental mandamiento, que se encuentra en el corazón de la relación de alianza de la humanidad con Dios.

*Formación.* Estrechamente relacionado con la falta de participación, existe otro desafío que explica por qué muchos no asisten a misa: la falta de una catequesis y formación eucarística coherente y consistente. Esta carencia se manifiesta al menos de dos maneras.

En primer lugar, muchos no han comprendido plenamente que en el centro de nuestra creencia en la presencia real y sacramental de Jesucristo en la Eucaristía se encuentra nuestra creencia en la Resurrección. En la celebración eucarística, el Señor Resucitado ejerce su ministerio sacerdotal al hacer presente su victoria y triunfo sobre la muerte. Esto es lo que queremos decir cuando profesamos que Cristo está real y verdaderamente sacramentalmente presente en la Eucaristía.

Algunas encuestas sugieren que amplios sectores de católicos no creen en la presencia real de Cristo en la Eucaristía. El problema más probable es la falta de creencia y afirmación en lo que sustenta esa presencia: su resurrección. ¿Podría ser esta la razón por la que algunos confunden la presencia sacramental con la presencia física? ¿Podría explicar también la reciente fascinación de algunos sectores por los milagros eucarísticos?

En segundo lugar, otra señal fundamental de una formación eucarística inadecuada es no saber cómo participar plena, consciente y activamente en la Eucaristía. Las respuestas apagadas, la música silenciosa, el comentario revelador —"No me ha aportado nada"— son señales de que las personas no se han unido a sus hermanos y hermanas y a Cristo, su sacerdote, para ofrecer su adoración al Padre en el Espíritu. Un síntoma de esta falta de formación en la participación es la desconcertante variedad de prácticas y comportamientos individuales que sugieren que las personas no saben cómo entrar en la liturgia como un acto de culto comunitario, incluyendo entrar después de la Liturgia de la Palabra, ponerse de pie y arrodillarse de forma desfasada con la asamblea y recibir la Sagrada Comunión con una extraña variedad de posturas. Todo esto sugiere el predominio del gusto personal o la piedad privada sobre el sentido de culto colectivo.

*La Misa Tradicional en Latín* . La disponibilidad de la Misa Tradicional en Latín sigue siendo una preocupación importante para algunos sacerdotes y un buen número de católicos, especialmente algunos jóvenes que se sienten fuertemente atraídos por esta forma de celebrar la Misa. El desafío reside en conectar y coordinar la adhesión a esta práctica con la vida eclesial en general.

Por supuesto, surgieron tensiones reales con la carta apostólica del Papa Francisco “ [Traditionis Custodes](https://www.vatican.va/content/francesco/en/motu_proprio/documents/20210716-motu-proprio-traditionis-custodes.html) ” y su pedido de que los obispos no sólo restrinjan la celebración de la Misa tradicional en latín, sino que también lleven a la gente a adoptar los libros litúrgicos promulgados por el Papa San Pablo VI y el Papa San Juan Pablo II, para la unidad de la iglesia y como expresión única de la *lex orandi,* la forma oficialmente aprobada por la iglesia de orar en el Rito Romano.

La reflexión futura sobre la Misa Tradicional en latín también deberá considerar si esta forma de celebración puede sustentar la visión de una iglesia sinodal que avanza hacia el futuro. Dicho de otro modo, ¿es más una cuestión de piedad personal que un medio para sustentar y fomentar nuestra identidad corporativa como Cuerpo de Cristo que avanza unido a través de la historia?

*Eucaristía y Compromiso Social* . Este cuarto y último desafío se observa fácilmente en la historia católica de Chicago. Parece que hemos perdido en gran medida una conexión importante, especialmente cultivada en esta iglesia local: entre la Eucaristía y nuestro compromiso con la acción social por la justicia, la paz y la dignidad de toda la vida. El gran sacerdote de Chicago, Monseñor Reynold Hillenbrand, y otros, en las décadas de 1940 y 1950, buscaron impulsar a los creyentes desde la liturgia hacia un mundo necesitado de sanación y transformación. El desvanecimiento de esta conciencia litúrgico-social hoy revela una preocupante disyunción entre la Eucaristía que celebramos y la Eucaristía que vivimos.

**Gracias**

Además de los desafíos eucarísticos, también nos acompañan gracias importantes. No debemos ignorar ni dar por sentado las cosas buenas y santas que suceden.

***El Avivamiento Eucarístico*** . El proceso de un año de duración, que culminó con una gran celebración nacional en Indianápolis el año pasado, fue una bendición para la iglesia en Estados Unidos. Muchas personas participaron en diversos aspectos del avivamiento. Puede que el proceso en su conjunto no haya sido perfecto, pero de una manera particular, involucró claramente a muchos jóvenes y marcó una diferencia en sus vidas.

***Adoración Eucarística y devociones eucarísticas*** . Una segunda gracia ha sido el auge y el renovado interés en la adoración eucarística. Con una mayor disponibilidad en nuestras parroquias y otros entornos, la gente está aprovechando la adoración para su beneficio espiritual. También ha habido un crecimiento de las devociones eucarísticas comunitarias, como las procesiones y la celebración de la bendición. Muchas de estas devociones son una expresión de la diversidad de la religiosidad popular, un tesoro de la Iglesia en Estados Unidos.

***Ministros de la Eucaristía*** . La presencia de ministros de la Eucaristía bien capacitados es otra gracia significativa en la iglesia actual. Muchos sirven como Ministros Extraordinarios de la Sagrada Comunión en las celebraciones dominicales de la Eucaristía. Otros son formados y comisionados específicamente como "Ministros de la Atención" para llevar la Eucaristía a los enfermos en hospitales y residencias de ancianos, así como a quienes no pueden salir de casa. Su ministerio es una gran bendición.

***Celebraciones Eucarísticas bien preparadas*** . Con demasiada frecuencia, damos por sentado otro don verdaderamente significativo en la vida de la Iglesia: la dedicación de nuestras parroquias, a través de sus sacerdotes, diáconos y laicos, a las celebraciones de la Eucaristía. Preparan las misas con esmero y atención. ¿Es todo perfecto? Claro que no. Pero se hace con amor, y la mayoría de las veces, bien. Es especialmente encomiable la atención prestada a la diversidad de idiomas y culturas en Estados Unidos, que expresan la Eucaristía como signo y fuente de nuestra unidad y comunión.

**Mirando hacia el futuro**

Entonces, ¿qué debemos hacer con todo esto? ¿Cómo debemos afrontar los desafíos? ¿Cómo debemos aceptar y profundizar las gracias?

Primero, en una iglesia sinodal, debemos dialogar y escucharnos unos a otros. Hablar en este contexto no significa debatir ni discutir sobre la liturgia. Necesitamos hablar de la Eucaristía y nuestro culto para descubrir juntos hacia dónde nos guía Dios. La carta apostólica del Papa Francisco, « [Desiderio Desideravi](https://www.vatican.va/content/francesco/en/apost_letters/documents/20220629-lettera-ap-desiderio-desideravi.html) », es un recurso extraordinario para este tipo de conversación sagrada. Otra guía útil es el folleto publicado por el cardenal Blase Cupich: « *Tomar, bendecir, romper, compartir: Una estrategia para el avivamiento eucarístico* ».

Para esa conversación sinodal sobre la Eucaristía y nuestro culto, también puede ser útil, e incluso necesario, contar con un marco para comprender las diversas dimensiones de la oración vinculadas a la Eucaristía. En la Eucaristía, Jesucristo se hace disponible y accesible a nosotros mediante su amor abnegado y su presencia constante en la Iglesia. En la Eucaristía, el Señor también nos lleva a la cruz para participar en su obra salvadora. Todo esto se desarrolla en nuestra relación con él, una relación rica y multidimensional con el Señor resucitado. Estas dimensiones relacionales cobran vida en las formas correspondientes de orar.

Consideremos, por ejemplo, la profunda e íntima relación de san Pablo con el Señor, tal como la expresa en Gálatas: «Con Cristo estoy juntamente crucificado, y ya no vivo yo, sino que Cristo vive en mí. Y lo que ahora vivo en la carne, lo vivo en la fe del Hijo de Dios, que me amó y se entregó por mí» (2,19-20). Esto se corresponde exactamente con la descripción de la oración personal que santa Teresa de Jesús ofrece en su autobiografía: «un compartir íntimo entre amigos; significa tomarse tiempo frecuentemente para estar a solas con Aquel que sabemos que nos ama». También refleja la oración eucarística en adoración.

Pero la relación de Pablo con Jesús no se limita a lo personal e íntimo. También se relaciona con Jesús, el Resucitado, en y a través de la comunidad que es su cuerpo. Así, escribiendo a su amada —y a menudo exasperante— comunidad de Corinto, dice: «Ahora bien, ustedes son el cuerpo de Cristo y cada uno de ellos es miembro de él» (1 Co 11,27). La oración eucarística que corresponde a esta dimensión de la relación con Jesús es, por supuesto, la oración colectiva de la liturgia eucarística. También se incluyen en esta dimensión las devociones eucarísticas compartidas y las formas de piedad popular, especialmente aquellas con una inflexión cultural particular.

Pablo también se refiere a Jesucristo como el Señor universal del cosmos y de la historia. En su carta a los Colosenses, escribe: «Él es la imagen del Dios invisible, el primogénito de toda creación; porque en él fueron creadas todas las cosas, las del cielo y las de la tierra… en él todo subsiste… porque en él agradó que habitara toda la plenitud ( *pleroma* ) de Dios…» (Col. 1:15, 17, 19). La oración eucarística que corresponde a nuestra relación con Jesús, el Señor universal del cosmos y de la historia, es, por supuesto, la liturgia eucarística que une el cielo y la tierra y conecta toda la historia con el único Señor, su meta.

A menos que se diferencien estas diferentes dimensiones de la oración eucarística, y cada una sea respetada y valorada por su contribución específica a nuestra vida en Cristo, surgirá confusión. Y así ha sido. Muchas de las tensiones en el complejo panorama eucarístico que describí anteriormente se deben a una confusión de diferentes formas de oración eucarística.

Por ejemplo, las preferencias de nuestra piedad personal no son una fuente fiable para orientar nuestra participación en la liturgia eucarística. Dado que la liturgia es un culto colectivo, nuestra postura, nuestras respuestas y nuestra atención se unen a las de los demás en una experiencia activa y consciente que es a la vez comunitaria y expresa nuestra pertenencia al Cuerpo de Cristo. Este es también un posible contexto para reflexionar y considerar cómo la Misa Tradicional en latín encaja —o no— en la vida de culto de la iglesia sinodal.

Hacer estas distinciones y entablar estas conversaciones tan delicadas no son, sin duda, cuestión de disputar sobre cuestiones marginales en nuestra vida de fe. La Eucaristía se encuentra en el centro mismo de nuestra identidad y es lo que debe reclamar toda nuestra atención al esforzarnos por celebrarla y recibirla con toda autenticidad. Esto me quedó claro durante mi tesis doctoral sobre la tradición del servicio en los Evangelios.

En el Evangelio de Marcos, encontramos una frase central en la misión de servicio de Jesús: «Porque el Hijo del Hombre no vino para ser servido, sino para servir y dar su vida en rescate por muchos» (10:45). Este versículo también expresa, en última instancia, el tipo de servicio al que todos estamos llamados, ya sea que vivamos el sacerdocio de los bautizados o del ministerio ordenado. La esencia del servicio de Jesús, como se describe en este versículo, no está ligada a funciones. Es simple y llanamente el don de su vida por los demás: «servir y dar su vida».

Servimos no principalmente a través de las diversas funciones que ejercemos, sino mediante la entrega de nosotros mismos. En la Eucaristía, descubrimos el modelo permanente y la habilitación de ese amor abnegado para toda nuestra vida. Y lo hacemos no solo por nosotros mismos ni para nosotros mismos. Lo hacemos a través, con y para todo el pueblo sacerdotal de Dios, de modo que, con Pablo, nos exhortamos unos a otros: «Hermanos, por la misericordia de Dios, presenten sus cuerpos como sacrificio vivo, santo, agradable a Dios, que es su culto racional» (Rom 12,1). De esta manera, nos convertimos en lo que celebramos en la Eucaristía.

El panorama eucarístico es ciertamente complejo, pero la Eucaristía misma sigue siendo el centro simple y permanente de quiénes somos, qué hacemos y hacia dónde esperamos ir.

*El reverendo Louis J. Cameli, sacerdote de la Arquidiócesis de Chicago, es el delegado del cardenal Blase J. Cupich para la formación y la misión. Es autor del audiolibro* " *El viaje de María"* .

# AMÉRICA LATINA

## **David Martínez, obispo de Puerto Maldonado: “Es terrible la situación en muchos lugares del Perú"**

***Se trata de “legalizar la ausencia del Estado”, señala el dominico tras el asesinato de otro defensor medioambiental***

***01.08.2025 | Micaela Alejandra Díaz Portada***

[(ADN Celam)](https://adn.celam.org/peru-consternacion-por-el-asesinato-del-defensor-ambiental-hipolito-quispehuaman/).- **El asesinato de Hipólito Quispehuamán Conde**, reconocido defensor ambiental y dirigente de la Reserva Nacional Tambopata, ha provocado conmoción en Madre de Dios y en toda la Amazonía peruana.

El crimen, perpetrado el sábado 27 de julio en un tramo de la Carretera Interoceánica, se presume como **represalia por su firme oposición a la minería ilegal** y la expansión de cultivos ilícitos en zonas de protección ecológica.

Hipólito Quispehuamán, agricultor, padre de tres hijos y **fundador de la Asociación Nueva Esperanza**, participó en una reunión el 25 de julio con colectivos locales de protección del medioambiente, en la zona de Santa Rosa, La Pampa. Allí se discutieron acciones para preservar una zona considerada reserva natural. Dos días después, fue asesinado a tiros mientras conducía un vehículo de carga.

**“Estoy consternado”, expresó con dolor el obispo del Vicariato Apostólico de Puerto Maldonado,** monseñor David Martínez de Aguirre Guinea, O.P., al conocer la noticia: “Es terrible la situación por la que se está pasando en muchos lugares del Perú, aquí en Madre de Dios. Es una situación de indefensión total para quienes se resisten a pensar en un mundo destruido”.

“**La gente tiene miedo”, lamentó el obispo Martínez de Aguirre**. “Y hay personas que deciden prácticamente autoinmolarse porque no quieren vivir en un mundo que destruya la naturaleza. No imaginan un mundo sin sus ríos, sin sus bosques, sin vida. Y peleando por la vida, están siendo asesinados”.

**Justicia y protección**

La fiscal Karen Torres, de la Fiscalía Provincial de Derechos Humanos e Interculturalidad de Madre de Dios, confirmó que una de las hipótesis principales del caso es que el asesinato de Quispehuamán está relacionado directamente con su labor como defensor ambiental: “**Se trataría del asesinato de un defensor más en Madre de Dios. Hemos encontrado evidencias balísticas** y estamos coordinando con la DIVINCRI y medicina legal para esclarecer el caso”, explicó.

Diversas organizaciones, como la Coordinadora Nacional de Derechos Humanos y el Ministerio de Justicia, han exigido **justicia y garantías de protección** para quienes defienden la naturaleza.

El líder indígena Julio Cusurichi también condenó el crimen y afirmó: “**La defensa del medioambiente ha convertido a nuestros líderes en blanco de mafias criminales.**Este homicidio no puede quedar impune”.

**La Iglesia en la Amazonía**

“**El primer papel de la Iglesia es el de presencia, estar con ellos y compartir, es lo que hizo Cristo con nosotros como humanidad**”, sostiene el obispo Martínez de Aguirre. “Compartir todos como Iglesia los sufrimientos, las alegrías, las tristezas, los miedos, las esperanzas. Compartir con la gente y tratar de estar ahí con ellos y seguir animando, dando una palabra de esperanza ante tanto sufrimiento y tanto sin sentido”.

La Iglesia en Puerto Maldonado y otras regiones amazónicas ha denunciado reiteradamente el avance de actividades ilegales, la criminalización de los defensores de la Casa Común: “Tratar de ser un mensaje, pues también a todos los que los que pretenden imponer una vida de muerte, decirles que la muerte no es camino para nada ni para nadie.**Y seguir anunciando la vida”,**afirma la autoridad eclesial.

“**Todos los defensores están indefensos.**Tienen que presentarse ante organismos internacionales, pero en los países, al menos en estos países amazónicos, los defensores están totalmente indefensos y expuestos. Los estados sí tienen una normativa y unos protocolos, existen, pero no hay fondos para garantizar la seguridad. No se les dota de presupuestos a esos protocolos para poder asegurar que esos defensores ambientales puedan tener las garantías que se han solicitado”**,** señaló el obispo frente a la indiferencia del Estado por el deterioro ambiental y social.

**54 defensores ambientales asesinados en Perú**

El obispo advirtió que en **el Perú se está tratando de “legalizar la ausencia del Estado”**, permitiendo que estructuras mafiosas operen con impunidad. “Hay un panorama muy negativo. Todo esto ocurre con índices de criminalidad exagerados en las calles. Es una situación muy complicada, muy desoladora”.

El asesinato de Quispehuamán se suma a una larga lista de crímenes sin resolver en el país. Según la organización *Global Witness*, **al menos 54 defensores ambientales han sido asesinados en Perú desde 2012, más de la mitad indígenas. Solo desde 2021 se registraron 35 crímenes, aunque muchos ni siquiera han sido reportados.**

“**Nos están criminalizando. Lo que hacemos es defender nuestros derechos y recursos. Pero los asesinatos siguen impunes**”, denunció el líder indígena Rolando Escobar durante el reciente III Encuentro Nacional de Defensores de Derechos Humanos y Ambientales.

**“Otro mundo es posible”**

La situación no es exclusiva de la Amazonía. En Lambayeque, por ejemplo, cinco defensores de la Reserva de Chaparrí han sido asesinados, según relató el activista Javier Ruiz. **“En todas las regiones donde se alza la voz para proteger los ecosistemas hay persecución”**, advirtió.

Frente a este panorama, el obispo de Puerto Maldonado ratifica el compromiso de la Iglesia con la vida y con los que la defienden: **“Seguimos adelante con los proyectos desde Cáritas en lo que podemos. Y buscamos articular acciones con iniciativas como la Alianza Interreligiosa por los Bosques. Aunque sea con pequeños gestos, queremos decir:***No nos gusta este mundo así y creemos que otro mundo es posible***”.**

Hipólito Quispehuamán, como tantos otros líderes asesinados en la Amazonía, entregó su vida defendiendo los ríos, los bosques y la dignidad de su pueblo. **La memoria de su entrega interpela al Estado peruano y a la comunidad internacional**, que no puede seguir ignorando los crímenes ambientales y humanos que se multiplican en la región.

## **Lizardo Estrada : "El trabajo en red transforma la pasión en acción comunitaria"**

***III Encuentro Sinodal Fratelli Tutti, un diálogo socioambiental entre Norte y Sur***

***30.07.2025***[***Paola Calderón***](https://www.religiondigital.org/paola_calderon/)

"Continuemos caminando juntos, es el momento de reavivar este espíritu de colaboración y unidad que nos define"; fue la invitación que hizo Monseñor Lizardo Estrada a los representantes del mundo del trabajo que se dan cita en Washington, para participar en el**III Encuentro Sinodal Fratelli Tutti: diálogo socioambiental Norte-Sur.**

En su intervención, el **secretario general del Celam**, se mostró complacido por la presencia de representantes de diferentes sectores que respaldan este esfuerzo que fortalece la experiencia del diálogo y la espiritualidad sinodal. Una iniciativa que se ajusta al llamado constante del Papa Francisco. **“Somos expresión de una Iglesia en salida,** caminando juntos, como gran familia humana, para seguir construyendo puentes de integración, reconciliación y fraternidad”.

Fue así como el obispo recordó que **es muy importante asumir el compromiso de diseñar estrategias integrales** que nos lleven a sentirnos convocados como **empresarios y trabajadores** de las Américas. Se trata de un gesto que permitirá dar seguimiento al diálogo que vienen realizando y que hacia el futuro debe llevarlos a "construir entre todos una verdadera agenda que nos permita enfrentar **algunas situaciones que nos agobian, entristecen y fragmentan".**

**Una red de relaciones**

Para el**obispo auxiliar de Cusco** es necesario **"trabajar unidos para asegurar que los derechos lleguen a cada individuo y cada familia,** pero con acciones reales que generen condiciones de dignidad y respeto para todos". Particularmente para quienes viven los efectos de la devastación del planeta y padecen la exclusión y la pobreza, sin importar su origen. Para Estrada la prioridad del III Encuentro Sinodal es "trabajar en red como una forma de comunión, colaboración y sinergia que convoque esfuerzos y voluntades para enriquecer las acciones".

La intención es manifestar al mundo que **"la unidad fraternal es la expresión tangible de la comunión y la solidaridad".** De acuerdo con el obispo, la historia ha demostrado el poder transformador del trabajo en red, una experiencia que se vive donde “la pasión se convierte en acción comunitaria”. Entonces es preciso saber que "**la unión de fuerzas permite alcanzar metas que serían imposibles de lograr en forma individual".**

En este sentido, el prelado abogó por el fortalecimiento de esta **"red de relaciones a través de la cual circula y se promueven la cultura del encuentro**, la justicia social, la inclusión de los grupos marginados, la fraternidad entre los pueblos, el cuidado de la casa común y las distintas expresiones de respeto por la multiplicidad de identidades, lo que incide en la promoción de una sana reciprocidad entre los pueblos”.

Reflexiones que el obispo peruano abordó citando el documento final del sínodo y algunas publicaciones del Celam entre las que figuran las tituladas: "Vivir en la esperanza que no defrauda. Los gritos socioambientales para una Iglesia jubilar”, el **Mensaje de las Iglesias del sur global,** por la justicia climática y las**“Orientaciones pastorales de las Iglesias sobe la minería”.**

Documentos que mencionan fenómenos que afectan a las comunidades y son motivo de discernimiento en el evento, como **el creciente aislamiento de las personas y el individualismo cultural.**  *“Un mundo en el que la concentración de poder aísla a los pobres, marginados, minoría*s *y la tierra como nuestra casa común*”; analizaba en su momento el Sínodo.

**Vivir con un solo corazón**

Realidades que han sido **materia de reflexión para el Celam** y ante las que Mons. Estrada considera en el contexto del Encuentro,**“estamos invitados a universalizar el concepto de prójimo, para incluir a cualquiera que necesite ayuda, promoción y liberación”.** Así, asegura el prelado es urgente “escuchar el grito acuciante de las periferias, los olvidados y los que sufren injusticias, incluyendo la madre y hermana Tierra, porque es necesario transformar la misericordia en un grito por la justicia”.

Conceptos que más allá de abordar diferentes aspectos de una crisis existencial, de justicia y dignidad, se ven reflejados en temas concretos como **el calentamiento global a 1.5°C** y ante el cual las Iglesias del sur global rechazaron categóricamente denunciando las "falsas soluciones" como el capitalismo "verde", la tecnocracia, la mercantilización de la naturaleza y el extractivismo. Tendencias que perpetúan la explotación que muchas veces se vive en el contexto trabajadores y empresarios.

**La realidad** según advierte el secretario general del Celam nos “**exige equidad, pidiendo a las naciones ricas pagar su deuda ecológica con financiamiento climático justo;** promoviendo una postura crítica que denuncie los excesos de una minoría global y se redistribuyan los recursos, se relocalicen las economías, se repiense el sentido del cuidado y el bienestar”. En esta línea Estrada, confía en que este Encuentro sea “la expresión de una Iglesia Pueblo de Dios, del vivir juntos, con un solo corazón y una sola alma”.

Por eso cerró su intervención abogando para que “el Espíritu Santo conceda **experimentar la armonía que solo Él puede originar: una armonía que es don** y testimonio en un mundo herido y dividido; ante una época marcada por el aumento de las desigualdades, la creciente desilusión con los modelos tradicionales de gobierno y el desencanto por el funcionamiento de la democracia”. Realidades que piden un **compromiso certero a trabajadores e industriales.**

**Obispos de Haití: "Nuestro país se hunde, tal es la magnitud del desastre"**

***Alertan sobre la degradación moral, social y política que atraviesa el país caribeño***

***31.07.2025 | Micaela Alejandra Díaz***

[(ADN Celam)](https://adn.celam.org/los-obispos-de-haiti-denuncian-el-colapso-del-orden-moral-y-social-y-advierten-sobre-el-proyecto-constitucional-de-2025/).- Ante la grave crisis que atraviesa Haití, la**Conferencia Episcopal Haitiana (CEH)** emitió un [comunicado](https://www.haiti-reference.info/pages/2025/07/24/position-de-la-conference-episcopale-dhaiti-ceh-sur-la-crise-securitaire-du-pays-et-lavant-projet-de-constitution-de-2025/#google_vignette) en el que denuncia el colapso del Estado, la violencia generalizada y las deficiencias del actual proceso constitucional promovido por el gobierno de transición. **“Mientras nuestro país se hunde cada día más en el caos generalizado, y los pilares de la vida social y política se desmoronan uno a uno”**, afirman los obispos, “sentimos más que nunca la urgencia de dirigir una palabra profética”.

**Diagnóstico de la situación nacional**

Los obispos haitianos alertan “**sobre la magnitud del naufragio, denunciar lo que degrada la dignidad humana y proponer, a la luz del Evangelio, caminos de conversión, de justicia y de esperanza**”.

En su diagnóstico de la situación nacional, la CEH señala las causas estructurales y éticas del derrumbe: “Estamos asistiendo a un declive de la sociedad y a una decadencia de las instituciones que son sus pilares: **un Estado fallido que ya no ofrece seguridad, justicia ni el mínimo indispensable para su pueblo; un territorio fragmentado, abandonado a la ley de las armas y al terror de las bandas armadas; una población en fuga, desplazada, humillada, empobrecida, herida en la carne y en el alma**”.

A esta situación, se suma lo que los obispos llaman la**“transgresión de lo sagrado” y la “trivialización de la vida”**, evidenciada en ataques a lugares de culto, santuarios y símbolos culturales: **“Estos ataques no solo destruyen piedras u objetos; golpean el corazón vivo de nuestro pueblo, su conciencia moral, su capacidad de esperanza”.**

**Constitución: avances y sombras**

El comunicado denuncia que estas situaciones**“son la señal de un pueblo que está perdiendo su sentido de Dios y, con él, su sentido de humanidad”**. Y cuestiona “¿**por qué las autoridades estatales no hacen todo lo posible por proteger lo que queda de nuestro territorio y lo que debería ser inviolable: la vida, la libertad, la cultura y la memoria?**”.

La CEH también se pronuncia sobre el **Proyecto de Constitución de 2025**, reconociendo que se trata de “**un momento significativo en nuestra vida nacional durante este período crítico**”. Los obispos valoran algunos avances del texto, como “**una clara voluntad de modernizar el Estado”, “la participación de mujeres y jóvenes”, y “el fortalecimiento de los derechos sociales fundamentales”**. También saludan los mecanismos propuestos para “la lucha contra la corrupción y una representación más legítima de los partidos políticos”.

Sin embargo, advierten sobre deficiencias estructurales y de fondo que pueden comprometer el equilibrio democrático y la unidad nacional. Entre ellas, señalan: “**un proceso poco inclusivo y elaborado, sin una Asamblea Constituyente elegida ni un auténtico debate ciudadano**”; “**un poder presidencial enormemente fortalecido”; “una peligrosa vaguedad en torno al modelo territorial**”; y “la proclamación de derechos sociales sin mecanismos de recurso”. A todo esto, se suma “**un modelo de gobernanza institucionalmente complejo que puede resultar difícil de aplicar en un país con capacidades administrativas y presupuestarias limitadas**”.

**"No es el momento propicio"**

Los obispos haitianos recuerdan que “**la Constitución de un país es más que un texto legal: es un pacto social**”, y que este requiere un amplio consenso nacional. En este sentido, declaran que “**no es el momento propicio** para el proceso que conduce a la adopción de una nueva Constitución. **Hoy, la prioridad es la seguridad, la paz y la gobernanza para el bien del pueblo**”.

“**La renovación de la Nación no surgirá de un texto, por bien escrito que esté, si no está impulsada por una conciencia cívica colectiva y renovada, un imperativo moral compartido y una cultura de diálogo y solidaridad**”. Por ello, instan a trabajar “no en una Constitución de ruptura unilateral, sino una carta fundacional para el futuro común”.

A modo de exhortación final, la CEH llama a la ciudadanía a no caer en la resignación ni en la venganza: “**A todos ustedes, hermanas y hermanos haitianos, les decimos que aún hay tiempo para evitar daños irreparables.** Pero cada día de silencio, vacilación o duplicidad es demasiado. Se ha derramado demasiada sangre. Demasiadas familias han sido destruidas. Demasiados jóvenes han perdido la esperanza”.

**Paz y recuperación**

El comunicado concluye con una oración y un deseo de que “**Él (el Señor) conmueva los corazones endurecidos, alivie a los humillados, bendiga a los pacificadores** y, por intercesión de N**uestra Señora del Perpetuo Socorro, conceda a nuestro pueblo las gracias de la conversión, la paz y la recuperació**n”.

El mensaje fue firmado en Puerto Príncipe el 23 de julio del presente año, en la memoria litúrgica de santa Brígida, por los 12 obispos de la Conferencia Episcopal de Haití.

## **Miguel Fritz, experto en misión con indígenas, fue ordenado obispo en Paraguay**

Por [Eduardo Campos Lima](https://cruxnow.com/author/eduardo-campos-lima), Crux 1 de agosto de 2025

|

SÃO PAULO, Brasil – Con una misión en Paraguay iniciada hace 40 años, el nuevo obispo de Pilcomayo –un vicariato en el Chaco habitado mayoritariamente por grupos indígenas–, el alemán Miguel Fritz, fue definido por el cardenal Adalberto Martínez como un “pastor con olor a oveja”, repitiendo una analogía famosamente utilizada por el Papa Francisco en diferentes ocasiones.

Martínez, quien presidió la ordenación de Fritz el 14 de julio, enfatizó que dedicó toda su vida a la misión en Paraguay y pudo aprender mucho sobre su rebaño a lo largo de las décadas.

“Querías ser misionero (…) en los confines del mundo, en las periferias geográficas y existenciales hasta hoy. Para Europa, entonces y ahora, Paraguay es un pequeño punto desconocido en el mapa mundial. Y ahí terminaste hace 40 años”, dijo Martínez, según el periódico local ABC Color.

De hecho, a lo largo de su trayectoria como misionero en la región del Chaco, Fritz se involucró en muchas luchas sociales, defendiendo siempre el derecho de la población indígena a sus tierras tradicionales.

Ningún grupo indígena tiene suficiente tierra en Paraguay. En la zona oriental del país, los grandes terratenientes compran el apoyo del poder judicial y la policía y simplemente expulsan a los indígenas de sus pueblos, dijo Fritz.

En el lado occidental, en el Chaco, muchos pueblos indígenas recibieron sus tierras hace décadas, pero el gobierno nunca ha entregado los títulos de propiedad de las áreas, añadió.

“Parte de esas zonas han sido invadidas por grupos no indígenas, especialmente menonitas”, dijo el obispo. Las cooperativas menonitas lideran la producción de leche y carne de Paraguay.

La iglesia local ha colaborado con los indígenas de diversas maneras. Por ejemplo, presentó una demanda para expulsar a los ocupantes de las tierras indígenas, pero estos permanecen en la zona hasta el momento.

En regiones del Chaco cercanas a la frontera con Brasil, los grupos indígenas tienen que lidiar con la continua presión e invasión de sus tierras por parte de los productores de soja brasileños.

“Al mismo tiempo, la producción de algodón transgénico ha ido ganando terreno en todo el país, ejerciendo igualmente presión sobre las tierras indígenas”, añadió Fritz.

Durante el último mes, activistas indígenas han bloqueado carreteras para protestar por derechos básicos, incluido el acceso a la red eléctrica y la atención médica.

Hilaria Cruzabie, integrante del pueblo guaraní y habitante del Chaco, explicó a Crux que los grupos originarios enfrentan varios desafíos en la región, no sólo los relacionados con la vida concreta, sino también los de la dimensión religiosa.

“Las comunidades suelen estar distantes entre sí, por lo que evangelizarlas no es fácil. Al mismo tiempo, han surgido nuevas iglesias cristianas en la región, y parte de la gente termina convirtiéndose”, dijo.

Cruzabie, ministra de la Eucaristía y miembro de la comunidad de Santa Teresita, comentó que mucho ha cambiado en el Chaco en los últimos años. Hace años, era una tierra de pueblos indígenas. Ahora, también viven allí muchas personas no indígenas, declaró.

Creo que el padre Fritz tendrá una voz más fuerte ahora que es obispo. Pero en realidad siempre la ha tenido. Conoce nuestra situación y siempre nos ha defendido, dijo.

Nacido en Hannover y criado cerca de Fráncfort, Fritz fue ordenado sacerdote y miembro de los Oblatos en Alemania. Llegó hace 40 años a Paraguay y hace 37 al Chaco. No sabía exactamente qué esperar cuando lo enviaron a Paraguay, el único país de Sudamérica donde el idioma más hablado es el guaraní, una lengua indígena.

Tampoco pudo predecir cómo sería la vida como misionero en el Chaco, una región habitada mayoritariamente por pueblos indígenas.

“Intenté seguir los pasos de mi mentor, el padre José Seelwische, también oblato, quien produjo el primer diccionario de la lengua nivaclé [indígena]”, dijo. Fritz también decidió estudiar Antropología.

Durante los últimos tres años, el sacerdote había desempeñado el papel de administrador diocesano. El papa Francisco, durante su última hospitalización, nombró a Fritz nuevo obispo. Pero la oficialización no se produjo hasta León XIV.

“Ese es un país marcado por el catolicismo. Espero que mi voz ayude a visibilizar la difícil situación de la población indígena en Paraguay”, dijo.

## **Retiro LGBT+ en la Comarca Lagunera**

***"Vivir a plenitud la gracia de ser hijx Dios sin dejar de ser quien se es"***

***30.07.2025 | Erick Eduardo Rodríguez***

**Al norte de México está la Comarca Lagunera**, una región peculiar del país que debe su nombre a las llanuras donde se encuentra y que, en otro siglo, fueron lagunas. No es un estado, aunque hay anhelos por constituirse como uno; tampoco es un distrito de fuerte identidad cultural o un solo municipio; los que la componen no son de un solo estado de la república. Incluso **son dos diócesis las que sostienen la ciudad-región, Coahuila y Durango**. Estando ahí, cruzas al otro lado de la avenida y ya estás en una localidad distinta. Las gorditas de cocedor, el menudo con maíz y las costillas más suaves a las brasas pueden degustarse, entre los paisajes desérticos y las postales industriales, al caer el fresco de la tarde, con las porras al Santos y los Algodoneros, desde los estadios de fútbol y béisbol.

Es **el hogar de Hava Hinam**, (amor incondicional, en hebreo), **una “familia cristiana”**, en las propias palabras de sus integrantes: **un grupo laical católico para la diversidad sexogenérica**, que no tiene redes sociales ni se publicita, pero que se afama de boca en boca; celebra misa, hace comunidad en los hogares, misiona en zonas desfavorecidas, tiene presencia eventual en parroquias y congregaciones religiosas. Sus integrantes se inician formalmente en esta mística en un retiro espiritual de reconciliación y dignidad, aunque tampoco es requisito para ser parte de la cotidianidad de Hava Hinam.

El último fin de semana del pasado junio, **en la solemnidad del Sagrado Corazón de Jesús, inició el 16° retiro anual del grupo** en una casa pastoral de la diócesis de Gómez Palacio; continuó durante todo el sábado 28, del Inmaculado Corazón de María y conmemoración internacional del Orgullo LGBT+, y concluyó hasta el domingo 29 por la tarde. Una vez dentro, el orden de las comidas permitió llevar la cuenta del tiempo, pero fue fácil perder su noción, como asistente que fui. Desgraciadamente, estoy comprometido a guardar el secreto de lo que se vive ahí dentro. No se trata de ningún esfuerzo por corregir la orientación sexual o la identidad de género; al contrario, es **una oportunidad de vivir a plenitud la gracia de ser hijx Dios** sin dejar de ser quien se es en las más íntimas convicciones, como ser lesbiana, gay o trans, por ejemplo.

**El retiro es sustantivo para la fe del grupo. Uno implica al otro.** Y pareciera que la finalidad de ambos es la adoración, sobre todo cuando trato de leer sus gestos más solemnes: atraer almas, poner de rodillas a lesbianas, gay y trans, frente a su Señor, en esa mencionada mística, al tiempo eucarística y social, de reconciliación con unx mismo y con el Padre, orgullosa de caminar con Cristo para vivir la alegría de la fraternidad más allá de cualquier victimismo. Son católicxs, como muchxs del mundo, con devociones particulares, pero identificados, todxs, por la piedad alrededor de la Virgen María.

Si hacemos una comparación histórica reciente, en nivel de relevancia, la realización del retiro de Hava Hinam es lo que las misas por la inclusión para la Pastoral de la Diversidad de Ciudad de México y sus agrupaciones, pero con algunos años de ventaja.

La **caridad** es vivida desde los encuentros semanales y la familiaridad añeja cultivada, hasta el acceso a los sacramentos, que administran presbíteros diocesanos y religiosos. **La comunidad suma más de dieciséis años construyendo relaciones interpersonales consistentes**, por un lado, y abiertas a retomarse, en los casos intermitentes, en torno a aquella idea de familia cristiana extendida, en torno al grupo y al retiro de Cristo. También hay hombres y mujeres cisgénero y heterosexuales, laicos célibes, personas mayores y jóvenes. Son docentes en diferentes niveles y especialidades, comerciantes, emprendedorxs, obrerxs, artistas, servidorxs públicxs y demás; **cada quien enriquece las dinámicas comunes con la experiencia de su entorno**.

**Comparten no solo el culto, el retiro y valores cristianos, sino también cumpleaños, aniversarios de pareja, muertes, funerales, desapariciones, nacimientos, enfermedades, fiestas, emprendimientos y tesoros personales**, como las propias familias. Hay numerosos matrimonios de todo tipo de orientación e identidad, que gradualmente incorporan a sus hijos e hijas desde la niñez, y crecen junto al grupo, que también acoge a las diversidades somáticas de personas con discapacidad y que procura formas para que participen.

**Hava Hinam comenzó como un sueño** que el aliento de Dios susurró al oído atento de una hija, Verónica, **hace casi veinte años**. Ella, acompañada de María, su esposa, abonan de tiempo completo a la comunión del grupo y a la continuidad del retiro que no pierde vigencia ni pertinencia, así como a una extraordinaria asistencia de mujeres, comparada con el resto de agrupaciones mexicanas. Hoy por hoy, junto a Verónica coordina Martín, fortalecido por su esposo Luis, para empalmar una vida trabajadora con una vida comprometida con la Iglesia.

El Espíritu ha suscitado obras por todas partes, como en la Comarca Lagunera, y la Iglesia no puede ser omisa a sus llamados. **Hay creyentes sexogenéricamente diversos viviendo la fe, la esperanza y la caridad por doquier**. Este año, en el retiro hubo asistentes de los municipios de la región, pero también de Chihuahua, Ciudad de México, Guerrero, Jalisco y Michoacán. Habremos de esperar al próximo año a ver de qué rincones del mundo el Señor llama a través de Hava Hinam.

# OTROS PAISES

## **Las Iglesias cristianas, ante el genocidio de Gaza**

***"No cabe el silencio, ni la equidistancia, sino la condena de Netanyahu y la defensa del Estado de Palestina"***

***04.08.2025***[***Juan José Tamayo***](https://www.religiondigital.org/juan_jose_tamayo/)

Las Iglesias cristianas, incluidas las pertenecientes a los sectores progresistas, **han reaccionado con tibieza, salvo algunas excepciones, ante el genocidio de Israel** contra Gaza, y en muchos casos con el silencio y la equidistancia, quizá por el falso temor de ser acusadas de antisemitismo, sin distinguir entre antisemitismo y antisionismo, entre judaísmo y gobierno genocida de Israel. Esa distinción es fundamental. Yo mismo he sido acusado de enemigo de la religión judía y de antisemita por denunciar el genocidio y por cuestionar el uso político violento de la ideología teológica excluyente de “pueblo elegido” y tierra prometida” contra el pueblo palestino.

El papa Francisco condenó genéricamente la muerte de niños en los conflictos mundiales y afirmó que “matar a niños es negar el futuro”. **En sus***Memorias***afirmó tímidamente que la actitud de Israel en Gaza es un genocidio**, pero no como una postura propia, sino refugiándose en la expresión “según expertos internacionales”, y solicitó una investigación al respecto. Pidió el alto el fuego y la liberación de los rehenes y se mostró conmovido por la “gravísima situación humanitaria” de la población gazatí y exigió en varias ocasiones “ayuda a la población exhausta”.

Sin embargo, **en la mayoría de sus discursos mostró cierta equidistancia, cuando se refirió a Israel y a Gaza**, sin distinguir entre el Estado agresor, Israel, y el pueblo agredido, Gaza. Incluso aplicó a Ucrania el adjetivo “martirizada”, que no utilizó para calificar y denunciar el genocidio contra la población gazatí. ¿Prudencia por ser la máxima autoridad del Estado de la Ciudad del Vaticano? Creo que no, más bien indefinición, como no pocos dirigentes políticos. Otros, sin embargo, se han pronunciado abiertamente contra el genocidio y han denunciado a Netanyahu.

Una de las condenas más nítidas y contundentes contra el genocidio ha sido la *Kairós Global por la Justicia*, coalición internacional nacida como respuesta solidaria al documento *Kairós Palestina*, aprobado por un grupo de líderes cristianos palestinos de 2009: **“No podemos servir a Dios y a la opresión del pueblo palestino”**. Es esta organización la que, dentro de las iglesias cristianas, ha denunciado con más contundencia el sionismo, el colonialismo, el genocidio, el exterminio y la limpieza ética del pueblo palestino por parte de Israel y de Estados Unidos, y ha desenmascarado la pasividad de la Unión Europea y el cinismo de las iglesias cristianas.

Papel importante en la denuncia está jugando la **Teología Palestina de la Liberación**, que se muestra crítica con la utilización sionista de la Biblia hebrea en favor de los asentamientos y de la expulsión del pueblo palestino de su territorio y hace una revisión desmitificadora de la ideología excluyente del “pueblo elegido” y de la “tierra prometida”, que se autoaplica Israel. Denuncia, a su vez, el constantinismo judío y su alianza con el sionismo político, llevada a cabo por líderes religiosos ultraortodoxos y por no pocos teólogos judíos, que de portadores del mensaje profético liberador de la Biblia hebrea se han convertido en colonizadores y conquistadores.

Munther Isaac, teólogo palestino y decano del Colegio Bíblico de Belén, en un contundente sermón ampliamente difundido por las redes sociales, **expresó su indignación por la complicidad de las iglesias cristianas**: “Que quede claro. El silencio es complicidad. Sus palabras superficiales de empatía sin contacto con la acción revelan complicidad. Gaza fue agredida antes del 7 de octubre y el mundo miraba en silencio”. Y terminaba el sermón con este certero aforismo: “Gaza se ha convertido hoy en brújula moral del mundo”.

**Undecálogo**

Resumo en el siguiente *undecálogo* la actitud que, a mi juicio, deben adoptar las iglesias cristianas, y en general las religiones, **ante tamaños crímenes cometidos impunemente por Israe**l contra la población de Gaza y Cisjordania, así como ante los ataques contra Irán y las intervenciones militares contra el Líbano y Siria.

1. **Las religiones tienen que reconocer el genocidio sin ambages**, verificado por las organizaciones internacionales y por la realidad incontestable de los hechos: más de 60.000 asesinatos con premeditación y alevosía, de los cuales el 70 % son mujeres, niños y niñas. Son estremecedoras las imágenes de los niños y las niñas muertos de hambre en los brazos de sus padres, antes de que llegara la comida. En estos días han fallecido (=han sido asesinados) por inanición más de 150 personas, en su mayoría niñas y niños, y se ha producido el asesinato de más de 1.000 personas tiroteadas en las zonas donde se repartía la poca comida que llegaba. El 31 de julio, han sido asesinadas más de 100 personas por el ejército israelí mientras buscaban comida. Es una estrategia premeditada de Netanyahu: no solo matar de hambre, sino asesinar al reclamo de la comida. Mayor inhumanidad no cabe en mente y corazón humanos, pero sí en Netanyahu y en su cómplice Trump.
2. **Es hora de declarar ya el alto el fuego**, de levantar todas las restricciones de acceso de comida a Gaza y de evitar más muertes y destrucción. No estamos siquiera en el apartheid de Gaza, Netanyahu ha dado un paso más hacia la solución final. Y esto no es catastrofismo, sino la descripción más cruda de la cruda realidad mortífera.
3. No es posible la neutralidad, ni la equidistancia, y menos aún el silencio. Las tres actitudes constituyen un delito de complicidad con el genocidio, el exterminio y la limpieza ética.
4. **No se puede normalizar el genocidio**. Las religiones deben condenarlo con toda contundencia y denunciar públicamente a sus responsables: Netanyahu, sus ministros, el ejército israelí, una parte de la ciudadanía israelí que apoya el genocidio, Estados Unidos, etc.
5. Hay que **rechazar enérgicamente la propuesta de Trump**, apoyada por Netanyahu, de deportar a la población palestina, que, como ha demostrado Olga Rodríguez en un riguroso análisis en este diario:

- **No es sin más una reubicación** de la población palestina en los países vecinos de Egipto y Jordania, sino un desplazamiento forzado, un crimen que viola el derecho internacional humanitario.

- **No es una reconstrucción** del territorio asolado por el ejército israelí, sino una voluntad de hacer negocio a costa del saqueo, el colonialismo y el genocidio.

- **No es una urbanización**, ni una “transacción inmobiliaria”, como lo presenta Trump, sino una limpieza étnica, que se enmarca en un proceso de *apartheid*iniciado en 1948.

1. No estamos ante una lucha entre dos partes violentas, sino ante **una guerra del colonizador Israel contra el pueblo palestino colonizado**. Debe exigirse, por ello, el fin del programa colonial de Israel sobre el pueblo palestino y del sionismo, que es la base de dicho proyecto.
2. **Debe condenarse el sionismo cristiano** de no pocos dirigentes políticos y religiosos que apoyan y legitiman el sionismo judío.
3. Es necesario **visibilizar y desenmascarar el trasfondo religioso del genocidio de Gaza**, del que se habla poco en los análisis políticos internacionales, pero que es fundamental. Netantahu está practicando la ley de la *venganza*, más allá del “ojo por ojo y diente por diente”, siguiendo el “canto de Lámec”: “Yo maté a un hombre por una herida que me hizo y a un muchacho por un cardenal que recibí. Caín será vengado siete veces y Lámec lo será setenta y siete veces” (Libro del Génesis: 4,24). Justifica el genocidio contra el pueblo palestino *apelando al castigo que Dios impuso a Amalec*. “Recordad el castigo que Yahvé infligió a Amalec”, amonestó el primer ministro israelí a los gazatíes en uno de sus discurso más incendiarios, citando el siguiente texto de la Biblia hebrea:

“Así dice el Señor todopoderoso: He resuelto castigar a Amalec por lo que hizo a Israel, cerrándole el paso cuando subía de Egipto. Así que vete, castiga a Amalec y consagra al exterminio todas sus pertenencias sin piedad: mata hombres y mujeres, muchachos y niños de pecho, bueyes y ovejas, camellos y asnos” (primer libro de 1Samuel 15,3; cf también 23, 17-19).  “La consagración al exterminio -comenta la edición de la Biblia de La Casa de la Biblia- es una práctica propia de la guerra santa: todo lo que se consagra al exterminio deberá ser destruido como ofrenda a la divinidad y no puede ser tomado como botín de guerra; se quiere evitar así el abuso y la avaricia”.

1. **No se puede hacer una lectura fundamentalista de la Biblia hebrea** que legitime el genocidio. Hay que aplicar una hermenéutica histórico-crítica basada en la defensa de los derechos humanos, siendo el primero el derecho a la vida, fundamento de todos los derecho, en la igual dignidad de todos los seres humanos y la no discriminación por razones de género, identidad sexual, procedencia geográfica, color de la piel, clase social, creencia o increencia religiosa, etc., y en la no violencia activa en favor de la justicia.
2. **Hay que exigir a Israel el cumplimiento de los mandamientos de la ley mosaica**, en concreto estos dos, que Israel viene transgrediendo desde hace cerca de 80 años en Palestina: “No pronunciar el nombre de Dios en falso” (Libró del Éxodo: 20,7) y “No matarás” (Libro del Éxodo: 20,13), al tiempo que es necesario recuperar las imágenes bíblicas que presentan a Dios como “tardo a la ira y rico en clemencia”, compasivo, pacífico, no violento, amoroso, no vengativo.
3. Debe **exigirse el cumplimiento de la sentencia condenatoria del Tribunal Penal de la Haya contra Netanyahu**, apoyar la lucha y la resistencia palestina en defensa de su territorio y de su reconocimiento como Estado soberano, libre e independiente y no a seguir siendo una colonia martirizada por Israel. La lucha y la resistencia del pueblo palestino son nuestra lucha y nuestra resistencia.

**Juan José Tamayo** es teólogo de la liberación y emérito honorífico de la Universidad Carlos III de Madrid. Su último libro es *Cristianismo radical* (Trotta, 2025, 3ª ed.).

(artículo publicado el 29 de julio en *eldiario.es* actualizado y ampliado).

## **"A Dios lo que es de Dios. ¡Genocidio sin paliativos!**

# *"¿Por qué las manifestaciones contra la guerra son tan escasas y con poca participación?" (extractos)*

***03.08.2025 |***[***José María Marín Sevilla***](https://www.religiondigital.org/jose_maria_marin_sevilla/)***sacerdote y teólogo***

Lo mires como lo mires: con los ojos fijos en los acontecimientos diarios, bajando la mirada, mirando para otro lado o cerrando los ojos: **lo que está sucediendo en Gaza es un genocidio. Es lo que es, sin paliativos ni eufemismos**. Los datos de cualquier investigación seria no dejan lugar a dudas: Israel está cometiendo un genocidio en Gaza desde el 7 de octubre de 2023.

**Ya en marzo de 2024 el mundo entero sabía lo que estaba ocurriendo. Las palabras de Francesca Albanese, experta en derechos humanos resonaron con fuerza ante el Consejo de Derechos Humanos**: “Hay motivos razonables para creer que se ha alcanzado el umbral que indica la comisión del delito de genocidio contra los palestinos como grupo en Gaza”. Y pidió a los Estados que cumplan sus obligaciones e impongan un embargo de armas y sanciones a Israel. Desde entonces a hoy lo que ocurre es todo lo contrario: una inhumana escalada de crueldad y muerte que no cesa, frente a la pasividad internacional…….

**...... El Estado Palestino tiene derecho a ser independiente, sin tutores, sin amenazas y en paz**. Los católicos todos, deberíamos ser en esto más activos  y apoyar, sin titubeos, la causa del pueblo palestino. Cabe recordar que sigue vigente el Acuerdo Global entre la Santa Sede y el Estado de Palestina, firmado el 26 de junio de 2015 y en vigor desde el 2 de enero de 2016. Acuerdo que reconoce formalmente a Palestina como Estado soberano. Qué difícil resulta escuchar a políticos pretendidamente católicos defender a Israel o juguetear con las palabras para no condenar lo que es más que evidente.

**Nuestro genocidio**

**Somos todos, en mayor o menor medida, responsables de tanta muerte y desolación**: “El informe de Amnistía Internacional demuestra que Israel ha llevado a cabo actos prohibidos por la Convención sobre el Genocidio, con la intención específica de destruir a la población palestina de Gaza. Entre ellos figuran: matanza de miembros de la población palestina de Gaza, lesión grave a su integridad física o mental y sometimiento intencional de ella a condiciones de existencia que habrían de acarrear su destrucción física. Mes tras mes, Israel ha tratado a la población palestina de Gaza como un grupo infrahumano que no merece derechos humanos ni dignidad, demostrando así su intención de causar su destrucción física” (Agnès Callamard, Secretaria General de Amnistía Internacional).

Por mucho que nos duelan los crímenes y atrocidades cometidos por Hamás en octubre de 2023 (y otros numerosos homicidios masivos deliberados y la toma de rehenes, que se siguen cometiendo por grupos armados contra Israel), no podemos ampararnos en ellos para justificar o minimizar esta situación. **No cabe tampoco apelar al antisemitismo**. No son las gentes de Israel, sus familias, sus trabajadores, sus mujeres y niños los responsables de la invasión, los bombardeos y el hambre en Gaza. Las guerras las organizan siempre los poderosos, Netanyahu y sus aliados en este caso. En general, el pueblo de Israel es un pueblo que desea vivir en paz. Son sus gobernantes y oligarcas, sus ejércitos y sus armas las que denigran al mismo tiempo al pueblo de Israel, al de Palestina y a la humanidad entera.

Acabamos de conocer el informe de la ONG israelí B`Tselem, con un título que conviene subrayar. **“Nuestro genocidio”** en el que por primera vez se atreven a señalar a su propio Estado de “la aterradora evolución” de los ataques y las consecuencias para la población civil. No cuesta mucho imaginar por que han necesitado tanto tiempo para alzar la voz, ni las consecuencias que tendrán ahora sus acusaciones. Entre las armas de los genocidas se cuentan siempre los intentos y amenazas para amedrentar, silenciar y asesinar si conviene a quien se atreve a denunciar sus crímenes.

También la ONG israelí Médicos por los Derechos Humanos ha presentado un documento con la misma acusación contra el Estado de Israel. No cabe ninguna duda de que ambas recogen el sentir y el rechazo de la guerra de la mayoría de su pueblo y de sus instituciones civiles, silenciadas y amenazadas. **Todos, de alguna manera, deberíamos identificarnos con su afirmación: nuestro genocidio**. En la era de la comunicación y la inteligencia artificial, no hay espacio para esconder la responsabilidad que en ésta, y en todas las guerras que hieren al Planeta y oscurecen la dignidad humana, tienen todos los Estados.

En otros tiempos, uno de los grandes profetas del Antiguo Testamento, intentaba levantar el ánimo del Pueblo de Dios oprimido y masacrado por los ejércitos de los señores de la guerra de entonces, con unas palabras que hoy resultan difíciles de pronunciar: “Festejad a Jerusalén, gozad con ella, todos los que la amáis; alegraos de su alegría, los que por ella llevasteis luto… Yo haré derivar hacia ella, como un río, la paz, como un torrente en crecida, las riquezas de las naciones”. (Isaías 66, 10-14c). **Seguramente Isaías fue excesivamente optimista y bastante ingenuo**.

En primer lugar porque la paz que esperaba “llegaría desde lo alto”, sería el mismo Dios quién la conseguiría “eliminando” a todos sus enemigos, también, con armas y violencia. Hoy sabemos que ese Dios de las alturas, amigo de unos pueblos, y poderoso guerrero contra sus enemigos, no es más que una concepción mitológica que traslada a la divinidad la ambición y el poder de los hombres (faraones, emperadores, reyes) en grado infinito. Hoy sabemos que para Dios no hay pueblos elegidos ni pueblos malditos, porque “si existe”, como afirmamos los creyentes, ha de ser necesariamente bueno y justo a su modo, es decir para todos y sin distinción alguna, sin holocaustos ni sacrificios, sin odios y sin venganzas.

El silencio y la amputación de la verdad con eufemismos, con censura o persecución será siempre una traición a Dios, a la fe, al Evangelio y a la doctrina social de la verdadera Iglesia de Cristo. Mucha más contundente son las afirmaciones del teólogo palestino refiriéndose a la “complicidad” de las Iglesias cristianas: “Que quede claro. El silencio es complicidad. Sus palabras superficiales de empatía sin contacto con la acción revelan complicidad. Gaza fue agredida antes del 7 de octubre y el mundo miraba en silencio”. Hemos de convencernos que Dios está siempre del lado de las víctimas, muere en ellas y sobrevive en ellas. Ninguna justificación del armamentismo, de la violencia y de la guerra puede hacerse en nombre de Dios i de la paz.

**Mayor responsabilidad tienen particularmente los Estados que continúan transfiriendo armas a Israel en este momento (Estados Unidos, Reino Unido y algunos Estados miembros de la Unión Europea)**. Todos ellos, especialmente sus gobernantes saben que con ello están incumpliendo su obligación de impedir estas atrocidades al tiempo que se han convertido en cómplices de las mismas. Todos ellos deben tomar medidas más contundentes ¡ya! y poner fin a las atrocidades profundamente inhumanas del gobierno de Israel y sus aliados contra la población palestina de Gaza.

Me entristece recordar las palabras de **Martin Luther King Jr**: “Una nación que continúa año tras año gastando más dinero en defensa militar que en programas sociales, se está acercando a la perdición espiritual”. Le asesinaron el 4 de abril de 1968, bastante más de medio siglo después, pareciera que la humanidad se ha resignado a darle la razón: la carrera armamentística avanza, los presupuestos se multiplican para armarse a costa de la atención a las necesidades de los más vulnerables… Gaza se está convirtiendo en el indicativo del grado de indignidad, la falta de moral y de espiritualidad que el mundo actual  está dispuesto a soportar en este momento crucial para el futuro de la humanidad.

**En Europa, en España, la ciudadanía, los partidos, las organizaciones y las instituciones, especialmente los creyentes (el Papa, los obispos y los sacerdotes, los laicos con sus movimientos y asociaciones) … todos en definitiva, estamos llamados a actuar contra el genocidio, sin excusas ni medias tintas**. Nuestra pasividad es cobarde y cómplice. Quizá nos ocurre en parte lo que a aquellos publicanos y fariseos que interpelaban a Jesús: no estamos dispuestos a renunciar al “denario del César”, ni a cada uno de los beneficios y privilegios que conforman nuestro bienestar, sostenido en gran medida con la venta de armas, también a Israel. No podemos permanecer callados, ni tratar de disimular mientras contemplamos con la más fría indiferencia lo que a todas luces es un crimen contra la humanidad.

**Los gobiernos necesitan hoy más oposición y quienes se presentan como alternativa también**. Es la hora de la movilización ciudadana, cualquier intento para detener este genocidio (y todas las guerras que asolan el Planeta en estos momentos), por pequeño que sea y venga de donde venga, no solo es necesario, sino que será bienvenido y bendecido por Dios. Es momento de abandonar el miedo y la indiferencia, agitar las conciencias y actuar. ¿Qué nos está pasando a los ciudadanos, a los jóvenes, a tantas y tantos creyentes comprometidos con la justicia y en comunión con los pobres? ¿Por qué las manifestaciones contra la guerra son tan escasas y con poca participación?

# Editorial NCR: Genocidio o no, los implacables ataques de Israel en Gaza cruzan la línea moral

**por el equipo editorial de NCR,** *1 de agosto de 2025*

Los titulares, cada día más sombríos, han sido implacables. La brutalidad del continuo ataque israelí a Gaza es sobrecogedora. La destrucción de ciudades, la matanza de civiles y la hambruna de mujeres y niños desafían las palabras.

* «El peor escenario de hambruna se está desarrollando en Gaza, afirma un organismo respaldado por la ONU», The New York Times, 30 de julio de 2025
* "Más de 60.000 personas murieron en la guerra de Gaza, según funcionarios sanitarios locales", The Washington Post, 29 de julio de 2025
* "La hambruna se está extendiendo en Gaza, dice un grupo respaldado por la ONU", The Wall Street Journal, 29 de julio de 2025

Las acciones de Israel en Gaza han dado lugar a un titular sorprendente —y a una palabra— que antes habrían sido impensables:

   "Por primera vez, importantes grupos israelíes de derechos humanos acusan a Israel de genocidio en Gaza", The New York Times, 28 de julio de 2025

Los relatos de mujeres y niños que tuvieron que elegir entre morir de hambre o arriesgarse a morir a manos del ejército israelí en largos viajes hacia los puestos de comida contienen ecos del horror que moldeó la vida judía moderna.

Israel está involucrado en una "acción coordinada para destruir intencionalmente a la sociedad palestina en la Franja de Gaza", afirmaron los grupos B'Tselem y Médicos por los Derechos Humanos — Israel en su informe " [Nuestro Genocidio](https://www.btselem.org/publications/202507_our_genocide) ". Dicha intención significa que "Israel está cometiendo genocidio contra los palestinos en la Franja de Gaza", según el informe.

Que los israelíes hayan elevado las críticas a la campaña en Gaza a ese nivel es un avance asombroso. El término «genocidio» se acuñó para describir el intento de Alemania de exterminar a los judíos y tiene un significado específico en el derecho internacional. El hecho de que otros judíos ahora utilicen el término «genocidio» es una clara indicación de que Israel, como mínimo, ha traspasado un límite moral.

Esos dos grupos de derechos humanos no son voces solitarias.

El ex primer ministro Ehud Olmert, en una columna como invitado en el periódico israelí  [Haaretz](https://www.haaretz.com/opinion/2025-05-27/ty-article-opinion/.premium/enough-is-enough-israel-is-committing-war-crimes/00000197-0dd6-df85-a197-0ff64a5c0000) y  [en la CNN,](https://www.cnn.com/2025/05/28/middleeast/ehud-olmert-criticizes-gaza-war-oped-intl) afirmó que los israelíes están cometiendo crímenes de guerra en Gaza. «Lo que estamos haciendo ahora en Gaza es una guerra devastadora: matanza indiscriminada, ilimitada, cruel y criminal de civiles», escribió. «Es el resultado de la política gubernamental, dictada de forma consciente, malvada, maliciosa e irresponsable. Sí, Israel está cometiendo crímenes de guerra».

En una entrevista con  [NPR](https://www.npr.org/2025/07/17/nx-s1-5468953/historian-omer-bartov-on-why-he-believes-israel-is-committing-genocide-in-gaza) , Omare Bartov, un estudioso del Holocausto que creció en Israel y sirvió en sus fuerzas armadas, dijo que inicialmente se resistía a usar la palabra genocidio. Finalmente, dijo, decidió que lo que estaba presenciando era un intento deliberado de "destruir sistemáticamente Gaza... y de imposibilitar, si es que esto termina, que ese grupo reconstruya su identidad borrando por completo todo lo que allí existe".

[Un informe](https://www.un.org/unispal/document/anatomy-of-a-genocide-report-of-the-special-rapporteur-on-the-situation-of-human-rights-in-the-palestinian-territory-occupied-since-1967-to-human-rights-council-advance-unedited-version-a-hrc-55/) de las Naciones Unidas  de marzo concluyó que Israel ha cometido genocidio. El 3 de julio,  [Amnistía Internacional](https://www.amnesty.org/en/latest/news/2025/07/gaza-evidence-points-to-israels-continued-use-of-starvation-to-inflict-genocide-against-palestinians/) declaró que «Israel ha seguido utilizando la hambruna de civiles como arma de guerra» como «parte de su genocidio continuo».

Sin duda, hay quienes afirman que la campaña de Israel no constituye genocidio.  [John Spencer](https://www.npr.org/2025/07/29/nx-s1-5478643/war-scholar-discusses-why-he-does-not-think-there-is-a-genocide-in-gaza) , veterano del ejército estadounidense que estudia la guerra urbana en West Point, declaró en NPR que entrevistó a funcionarios civiles y militares israelíes y estuvo integrado en las Fuerzas de Defensa de Israel en Gaza, pero que no había hablado con palestinos.

"El primer ministro, el ministro de Defensa y el jefe del Estado Mayor [están] diciendo que nuestra lucha no es contra el pueblo de Gaza. Es contra Hamás", dijo Spencer. "Y toda la montaña de pruebas de lo que Israel está haciendo para preservar la infraestructura, la vida civil y la prestación de servicios… Es decir, la cantidad de hospitales de campaña, la cantidad de tuberías de agua, la cantidad de ayuda. Todas estas cosas contradicen la afirmación de genocidio", añadió.

La evidencia en el argumento de Spencer se debilita cada día, si no cada hora, a medida que el número de muertos sigue aumentando (y se percibe ampliamente que esas cifras son un recuento insuficiente y que la destrucción y el hambre continúan).

Si la destrucción de Gaza llega a ser considerada genocidio en algún contexto oficial y legal no es el punto central. El debate, sin duda, continuará. Lo que importa es la creciente percepción entre israelíes y judíos en otros lugares de que la campaña militar de Israel en Gaza ha superado cualquier justificación razonable y socava cualquier argumento político para continuar la guerra.

El antisemitismo está en aumento y sigue siendo una fuerza corrosiva en Estados Unidos. Sin embargo, estas críticas tan visibles y abiertas por parte de los judíos a Israel y la negativa del primer ministro Benjamín Netanyahu a detener la violencia han servido para desvirtuar la acusación.

A menudo son elementos dentro de Israel los que han dejado las cosas claras.

Una investigación de Haaretz reveló que se había ordenado a soldados israelíes disparar a civiles en las zonas cercanas a los centros de distribución de alimentos.

El ejército israelí ahora cuestiona la afirmación de su propio gobierno de que Hamás robaba regularmente alimentos destinados a la población civil de Gaza.

Cualquiera sea la forma en que midamos las consecuencias del conflicto actual —crímenes de guerra o genocidio— la pregunta inquietante y subyacente que surge debajo de los escombros es: "¿Qué sigue?".

La inutilidad del enfoque actual fue expresada por el experto en Oriente Medio Rob Malley, enviado especial del presidente Joe Biden a Irán. Malley  [declaró a](https://www.newyorker.com/magazine/2025/08/04/israels-zones-of-denial) David Remnick, de The New Yorker, que la guerra entre Israel y Hamás en Gaza ha dado lugar a un pueblo "que lo ha perdido todo y solo siente humillación y abandono, y que desprecia la hipócrita moralidad occidental. Esto alimentará a futuros militantes, y su comportamiento estará determinado por viejos agravios y nuevas tecnologías, que Israel domina hoy, pero que también podría dominar".

Remnick concluyó: "Siguiendo el patrón habitual, la resolución de hoy es el yesquero de mañana".

Al principio del conflicto, reflexionamos sobre la complejidad de exigir responsabilidades a Israel por lo que se estaba convirtiendo en una respuesta desproporcionada en Gaza. Observamos que, como católicos, «somos responsables, al plantear cuestiones morales sobre la respuesta de Israel al ataque, del  [silencio](https://time.com/6270677/catholic-church-holocaust-documents/)  y, en algunos casos,  de la [complicidad](https://www.timesofisrael.com/german-bishops-said-to-admit-complicity-in-nazi-actions-in-new-report/)  en el horror inconmensurable del Holocausto... A veces, los hermanos se ven obligados a mantener conversaciones difíciles».

Es un día especialmente sombrío cuando la conversación gira en torno a hasta qué punto ha traspasado Israel los límites morales en su destrucción de Gaza y su gente.

## **El Senado confirma a Burch, crítico de Francisco, como embajador de Estados Unidos en el Vaticano. Por** [Michael Sean Winters](https://www.thetablet.co.uk/authors/michael-sean-winters/)

04 de agosto de 2025, The Tablet

La operación política CatholicVote de Brian Burch utilizó geofencing en liturgias católicas sin obtener el permiso del obispo o párroco local.

El Senado de Estados Unidos votó a favor de confirmar la nominación del presidente Donald Trump de Brian Burch, exdirector de la organización política conservadora CatholicVote, para el cargo de embajador del país ante la Santa Sede. La votación se aprobó por 49 votos a favor y 45 en contra, siguiendo las líneas de los partidos.

En una declaración emitida tras la votación del 2 de agosto, Burch afirmó: «La Iglesia Católica es la institución religiosa más grande e importante del mundo, y su relación con Estados Unidos es de vital importancia. Me comprometo a colaborar con los líderes del Vaticano y la administración Trump para promover la dignidad de todas las personas y el bien común».

Burch criticó con frecuencia al difunto papa Francisco, acusándolo de ofender a los católicos conservadores, sembrar una gran confusión y practicar un patrón de venganza al reemplazar a cardenales conservadores de la curia por prelados más acordes con la visión del Papa. Burch afirmó que la sinodalidad, uno de los programas emblemáticos de Francisco, era una simple treta.

Aún más controvertido fue el uso de geofencing por parte de CatholicVote en las liturgias católicas sin obtener el permiso del obispo o párroco local. El geofencing permite la recopilación de datos de teléfonos móviles dentro de una zona específica. CatholicVote cotejó la información recopilada con los padrones electorales para asegurarse de que quienes asistían a parroquias conservadoras estuvieran registrados para votar.

CatholicVote también demandó a la administración Biden en 2022, solicitando registros de sus comunicaciones con organizaciones católicas sin fines de lucro que atienden a migrantes. CatholicVote argumentó que dichas iniciativas humanitarias habían contribuido al "caos" en la frontera.

Durante el primer mandato presidencial de Donald Trump, Callista Gingrich fue embajadora ante la Santa Sede. Gozaba de un amplio respeto por su labor en la lucha contra la trata de personas y el apoyo a la libertad religiosa, y se mantuvo al margen de temas en los que el Papa Francisco y Trump discrepaban marcadamente, como la inmigración.

Burch nació en Phoenix, Arizona, y estudió en la Universidad de Dallas, Texas. Vive en Lombard, un suburbio de Chicago, Illinois, con su esposa, con quien tiene nueve hijos.

# COMENTARIOS

## **Pagola: No vivir dormidos**

***"La llamada de Jesús a la vigilancia nos llama a despertar de la indiferencia"***

***04.08.2025***[***José Antonio Pagola***](https://www.religiondigital.org/jose_antonio_pagola/)

Uno de los riesgos que nos amenazan hoy es **caer en una vida superficial**, mecánica, rutinaria, masificada... No es fácil escapar. Con el pasar de los años, los proyectos, las metas y los ideales de mucha gente terminan apagándose. No pocos terminan levantándose cada día solo para «ir tirando».

**¿Dónde encontrar un principio humanizador**, desalienante, capaz de liberarnos de la superficialidad, la masificación, el aturdimiento o el vacío interior?

Es sorprendente la insistencia con que**Jesús habla de la vigilancia**. Se puede decir que entiende la fe como una actitud vigilante que nos libera del sinsentido que domina a muchos hombres y mujeres, que caminan por la vida sin meta ni objetivo alguno.

Acostumbrados a vivir la fe como una tradición familiar, una herencia o una costumbre más, **no somos capaces de descubrir toda la fuerza que encierra** para humanizarnos y dar un sentido nuevo a nuestras vidas. Por eso es triste observar cómo bastantes hombres y mujeres abandonan una fe vivida de manera inconsciente y poco responsable para adoptar una actitud increyente tan inconsciente y poco responsable como su postura anterior.

La llamada de Jesús a la vigilancia **nos llama a despertar de la indiferencia**, la pasividad o el descuido con que vivimos con frecuencia nuestra fe. Para vivirla de manera lúcida necesitamos conocerla con más profundidad, confrontarla con otras actitudes posibles ante la vida, agradecerla y tratar de vivirla con todas sus consecuencias.

Entonces **la fe es luz que inspira nuestros criterios de actuación**, fuerza que impulsa nuestro compromiso de construir una sociedad más humana, esperanza que anima todo nuestro vivir diario.

**19 Tiempo ordinario – C (Lucas 12,32-48) 10 de agosto**

## **Pikaza: Dom 18 (Sal 89): Tú eres nuestro refugio  ¡Retornad, hijos de Adán!**

 Salmo sapiencial, de tipo deuteronomista,  escrito en un tiempo cercano a la última redacción del Pentateuco (siglo V-IV a.C.).

Salmo intenso, centrado en la “eternidad” de Dios y en la fragilidad de la vida humana, recoge una larga historia de experiencia religiosa del “pueblo elegido”, pero no ha sido escrito y formulado sólo para israelitas, sino para todos aquellos que de algún modo reconocen la presencia y acción de Dios en su vida.

***02.08.2025 | Xabier Pikaza***

     El hombre aparece marcado en este salmo por una profunda experiencia de finitud, por el paso del tiempo, bajo la “cólera” de Dios y los pecados propios. El signo mayor de esa cólera es precisamente el paso del tiempo, la amenaza constante de la muerte. Pero, aún estando amenazado por la cólera de Dios y sus propios pecados, el hombre puede elevarse sobre sí mismo, pidiendo a Dios que se vuelva y le ayude,  que se manifieste como principio de gozo y júbilo en su vida. El salmista no busca una vida distinta, en la eternidad de Dios, ni pide un tipo de resurrección, tras la muerte, sino que pide y busca la presencia de Dios en esta misma vida, que puede tener y tiene según eso un hondura y carácter divino

**1 Oración de Moisés, hombre de Dios.**

* Adonai/Señor, tú has sido nuestro refugio | de generación en generación.
* 2 Antes que naciesen los montes | o fuera engendrada la tierra y el orbe,
* desde siempre y por siempre tú eres Dios.
* 3 Tú reduces el hombre a polvo, | diciendo: «**Retornad, hijos de Adán».**
* 4 Mil años en tu presencia son un ayer que pasó; | una vela nocturna.
* 5 Si tú los retiras | son como un sueño, | como hierba que se renueva:
* 6 que florece y se renueva por la mañana, | y por la tarde la siegan y se seca.
* 7 ¡Cómo nos ha consumido tu cólera | y nos ha trastornado tu indignación!
* 8 Pusiste nuestras culpas ante ti, | nuestros secretos ante la luz de tu mirada:
* 9 y todos nuestros días pasaron bajo tu cólera,
* y nuestros años se acabaron como un suspiro.
* 10 Aunque uno viva setenta años, | y el más robusto hasta ochenta,
* la mayor parte son fatiga inútil, | porque pasan aprisa y vuelan.
* 11 ¿Quién conoce la vehemencia de tu ira, | quién ha sentido el peso de tu cólera?
* **12 Enséñanos a calcular nuestros años,**
* para que adquiramos un corazón sensato.
* 13 Vuélvete, Yahvé, ¿hasta cuándo? | Ten compasión de tus siervos;
* 14 por la mañana sácianos de tu misericordia,
* y toda nuestra vida será alegría y júbilo.
* 15 Danos alegría, por los días en que nos afligiste,
* por los años en que sufrimos desdichas.
* 16 Que tus siervos vean tu acción | y sus hijos tu gloria.
* 17 Baje a nosotros la bondad de Adonai
* y haga prósperas las obras de nuestras manos.
* Sí, haga prósperas las obras de nuestras manos.

**Este salmo se puede dividir en tres partes**:

*Canto a la gloria de Dios (90, 1-6).*Frente a esa gloria definida como “permanencia” emerge la fragilidad del hombre, marcada por el paso del tiempo y, de un modo especial, por la muerte.

*Reflexión (90, 7-11). Ira de Dios, culpa del hombre.*El tema del salmo no es sólo la finitud del hombre, sino de un modo especial su culpabilidad, que se expresa en forma de cólera de Dios.

*Petición (90, 12-17). Vuélvete, Yahvé ¿Hasta cuándo?*Como he dicho, el salmista no quiere escapar de la muerte, buscando un tipo de inmortalidad del alma o de resurrección futura, sino descubrir la “vida eterna” de Dios en esta misma vida.

**Desde siempre y por siempre, tú eres Dios (90, 1-6).**

 El salmo empieza con un himno admirado a Dios, que es refugio del hombre, Señor del tiempo y de la vida. Ciertamente, el canto se dirige a Yahvé, Dios de Israel, pero no le empieza llamando así, sino Adonai, Señor Universal, medida sin medida del Tiempo, ante quien y por quien se entiende la vida de los hombres.

            Dios aparece así como *refugio*, aquel en quien el hombre vive con seguridad, por encima de los riesgos que le amenazan por doquier, y especialmente de la misma muerte, que, en un sentido, es la raíz de todos ellos. En ese contexto, Dios aparece como “señor del tiempo”, antes de todo tiempo: Aquel que era y es antes que naciesen los montes o fuera engendrada la tierra y el orbe. En el fondo de esas palabras subyace el símbolo de la creación como proceso de engendramiento, a partir del mismo Dios (entendido como vientre materno universal), desde el principio de sí mismo, como gran despliegue de vida. Frente al mundo así entendido, como realidad creada, Dios aparece “desde siempre y por siempre.

            Esta es la experiencia básica del salmo: En el principio y fin de todo, se encuentra Dios, como aquel que, siendo creador de los hombres, les dice también “retornad, hijos de Adam”, retornad, sin duda a la tierra (porque tierra son: Adam, Adama). Ante la eternidad de Dios, la vida de los hombres es como un soplo que Dios les ha dado y que luego les retira, como sueño en la noche, como cosecha anual de hierba de la tierra. ¿A dónde va ese soplo? De Dios ha venido, Dios sin duda lo recoge.

            Esta visión puede parecer inquietante, pero es en el fondo muy consoladora, pues los hombres son como soplo, ensueño, de Dios, de manera que ellos pasan, pero queda Dios, en quien son “recogidos”. Según eso, la vida no es una existencia en la nada sino una ex-sistencia en Dios, de quien vienen y al que vuelven los humanos. Desde ese fondo ha de entenderse la llamada final del salmista, cuando dice: “Vuélvete, Yahvé ¿hasta cuándo?” (91, 13: **El tema clave no es que los hombres vuelvan al polvo, sino que Dios se vuelva a los hombres,** redefiniendo y cargando de vida su existencia, por encima del polvo de la tierra, que Dios les hable, que Dios les ame

**Reflexión (90, 7-11). Ira de Dios, culpa del hombre.**

 Desde ese fondo se entiende la reflexión que sigue, centrada en dos “experiencias” relacionadas de un modo misterioso, que definen la realidad humana: (a) Por un lado**, los hombres están consumidos por la cólera y la indignación** o furor de Dios (b) Por otro lado, al mismo tiempo, **esos mismos hombres, están como vencidos/destruidos por sus propias culpas**.

            El texto no define teóricamente la relación entre esos dos “principios” o pilares de la vida (el pecado humano, la cólera de Dios), esto es la finitud y culpabilidad de los hombres ante Dios, tema que puso de relieve Paul. Ricoeur, en un libro titulado *Finitud y Culpabilidad,*1949. Entendida así, la culpa de los hombres no es una simple desgracia biológica, sino que está vinculada a la gracia más alta de su vida, pues ellos, a diferencia de las puras cosas objetivas y de los animales, son capaces de situarse de un modo personal ante Dios, aceptando su presencia o rechazándola.

            Dios pone ante sus ojos no sólo nuestras culpas, sino también nuestros secretos (esto es, la novedad de nuestra existencia: Dios nos mira, Dios nos ve…) … Eso significa que la vida de los hombres pasa y acaba en un sentido ante la “cólera” de Dios, en unos pocos años, a lo más setenta u ochenta. Pero, al mismo tiempo, esos años quedan “recogidos” en la mirada de Dios. Ciertamente, en un sentido, la vida es una fatiga inútil, el hombre pasa y vuela, sin apenas darse cuenta de ello; pero es una “fatiga” en Dios, ante la luz de su mirada. No es una fatiga en el puro vacío, sino ante el Dios que mira. Por eso, el salmista le sigue pidiendo.

**Vuélvete, Yahvé ¿Hasta cuándo?**(**90, 12-17).**

 El orante no le pide a Dios vida “tras” la muerte (por inmortalidad o por resurrección posterior), sino Vida y Presencia, ante su mirada, en este mismo mundo enriquecido por su bondad y misericordia (en medio del riesgo de su cólera). En esa línea, el salmista empieza pidiendo a Dios “enséñanos a calcular nuestros años, para que adquiramos un corazón sensato” (90, 12). Calcular nuestros años) no es saberlos contar en sentido cronológico, sino enriquecerlos por dentro, para así alcanzar un “corazón sensato” esto es, lleno de sabiduría.

            Esta es el “retorno” o, mejor dicho, la conversión de Yahvé (90, 3:. Ciertamente, en un sentido son los hombres los que deben “volver/volverse” (como decía 90, 3). Pero ahora, 90, 13-14, en este momento final, el salmista ruega a Dios que “vuelva”, que tenga compasión. De forma que llene la vida de los hombres con su gracia y su misericordia No pide a los hombres que se “conviertan” ellos, que hagan penitencia, sino que dice a Dios que despliegue ante los hombres el don de su divinidad, de forma que ellos puedan vivir en alegría.

             Esto significa que Dios no se halla fuera de la vida de los hombres, sino que él es más bien la Vida de su vida, el ser de su existencia. Por eso, el salmista le pide que despliegue en los hombres su obra y gloria divina de forma que ellos puedan vivir inmersos en la bondad de Adonai. No se trata, pues, de un cambio puramente humano, sino de un “cambio de Dios”.

            En ese sentido, **creer en Dios significa saber que el hombre es más que lo que él puede y hace por sí mismo Ciertamente, los hombres son capaces de pecado, pero ellos son también capaces de ser transformado en y por Dios**. Esto es algo que el Nuevo Testamento ha comprendido Jesús y por Jesús, tal como lo ha puesto de relieve de un modo especial el evangelio de Juan.*.*