
 

Cuando nos disponemos, una vez más, a celebrar la Navidad, la fiesta del nacimiento 

de Jesús de Nazaret, conviene ir más allá del aspecto festivo y folklórico que suele 

acompañar estas fechas. La Navidad puede ser ocasión para plantearnos una 

cuestión profunda y audaz: repensar quién es Jesús y, por extensión, qué significa 

seguirlo hoy, tanto en la vida personal como en la Iglesia y en la sociedad. En este 

contexto, la pregunta sigue siendo vigente: ¿quién es ese niño de Belén y qué tiene 

que decirnos en pleno siglo XXI, un mundo cargado de problemas?   

Las imágenes tradicionales de Jesús, fruto de un largo proceso histórico, han ofrecido 

respuestas diversas, pero hoy resultan insuficientes para sostener la vida y la esperanza. 

Por un lado, está el Jesús de los dogmas, ese lenguaje metafísico y abstracto que se nos 

hace lejano. Por otro, está el Jesús Histórico, reconstruido por la investigación moderna, 

cuyos datos son escasos y no bastan para fundar una vida de fe. La cuestión 

fundamental es otra: necesitamos reencontrarnos con el Jesús que inspiraba a sus 

oyentes, el que tocaba la vida de quienes lo conocieron y lo siguieron. Ni la rigidez 

doctrinal ni la frialdad de los datos históricos cumplen esa función. 

Los primeros discípulos lo reconocieron por algo profundamente humano: la fuerza del 

amor compartido, la memoria de sus gestos y palabras, y la esperanza que encendía 

en medio de la persecución, la pobreza y el miedo. Lo confesaron como el profeta 

que les daba sentido para resistir cuando todo parecía perdido. Si bien es cierto que 

esta experiencia simple se transformó con el tiempo en fórmulas complejas, lo que 

permanece inalterable es el impacto de Jesús sobre quienes debían afrontar 

problemas reales y urgentes. Ellos encontraron en él una razón para resistir, para 

mantener viva la esperanza y para creer que la vida podía ser transformada. 

Esa misma fuerza puede y debe inspirarnos hoy. Vivimos en un mundo marcado 

por guerras que desgarran pueblos, desigualdades que excluyen a millones, crisis 

climáticas que amenazan el futuro y migraciones forzadas que ponen a prueba 

nuestra solidaridad. No se trata de repetir fórmulas antiguas, sino de descubrir 

cómo su mensaje de compasión, justicia y fraternidad puede ayudarnos a enfrentar 

las heridas del presente. 

El corazón de ese mensaje, el plan de vida que Jesús ofreció a la humanidad, se 

encuentra destilado en el Sermón de la Montaña, especialmente en las Bien-

aventuranzas. Este texto no es una lista de promesas fáciles, sino un mapa ético 

para vivir de manera opuesta a la lógica dominante del mundo. Las Bienaven-

turanzas nos invitan a: 

Boletín núm. 83  - 20 de diciembre de 2025 



Ser pobres de espíritu: Es decir, a vivir desapegados del poder y la acumulación, asu-

miendo nuestra dependencia y fragilidad. En un mundo obsesionado con el éxito y la 

riqueza material, este valor denuncia la avaricia que alimenta la desigualdad global. 

Llorar con los que lloran y tener hambre y sed de justicia: Jesús valida el dolor 

de los que sufren las injusticias y nos llama a un compromiso activo para restaurar 

el orden ético y social. Es una protesta radical contra la indiferencia ante la 

exclusión, la explotación y la violencia que perpetúan los conflictos.   

Ser mansos y misericordiosos: Esto no es debilidad, sino la fortaleza de quien 

elige la no-violencia y la compasión frente a la agresión y la venganza. Es la 

enseñanza crucial para tiempos de polarización y guerra, recordándonos que la paz 

verdadera se construye con perdón y entendimiento, no con dominación. 

Ser limpios de corazón y pacificadores: Nos insta a la coherencia interior y a ser 

agentes activos en la construcción de la paz. Los pacificadores, los constructores 

de puentes, son llamados hijos de Dios, marcando la paz como el criterio 

fundamental para la vida humana y social. 

Aceptar la persecución por causa de la justicia: Es el reconocimiento de que 

vivir de acuerdo con estos valores puede significar ir a contracorriente de las 

estructuras de poder injustas. 

Pero quizás la enseñanza más práctica y desafiante sobre el significado de la fe en la 

vida diaria es la Parábola del Buen Samaritano. A través de esta historia, Jesús responde 

a la pregunta crucial: ¿quién es mi prójimo? Y su respuesta es revolucionaria. La 

parábola narra cómo un hombre, apaleado y abandonado en el camino, es ignorado 

por un sacerdote y un levita, figuras que representaban la religiosidad oficial y el 

cumplimiento estricto del culto del Templo. Sus obligaciones rituales o su miedo a 

contaminarse los detienen, priorizando el rito sobre la vida humana. En contraste, 

el samaritano, un extranjero y hereje para los oyentes de Jesús, es el único que se 

detiene, se conmueve, le presta asistencia inmediata y se hace cargo de los gastos. 

La lección es ineludible: la verdadera fe se mide por el nivel de nuestra compasión 

activa. Jesús nos enseña que el culto verdadero no se celebra dentro de las paredes 

sagradas, sino al lado del necesitado, del maltratado y del excluido en el camino. 

Este mensaje sacude los cimientos de cualquier religión que anteponga la obser-

vancia formal a la urgencia del dolor ajeno. 

En tiempos de incertidumbre global, el modelo de Jesús nos invita a imitarlo en los gestos 

de amor y solidaridad que sostienen a quienes sufren, convirtiéndonos en samaritanos 

para los millones de “maltratados en el camino” que son hoy los migrantes, las víctimas 

de guerra y los marginados por la pobreza extrema. La Navidad, entonces, no es sólo 

memoria de un nacimiento lejano, sino oportunidad para reimaginar a Jesús como 

compañero de camino en medio de nuestras crisis. Es un llamado a que su mensaje 

de esperanza activa y compromiso transformador nos inspire a ser esa luz en el 

mundo desgarrado, cumpliendo con la vocación de amor y justicia que él encarnó. 



Tiempo de Adviento, tiempo de esperanza, tiempo de espera: ¿Qué 

esperamos los que, con la Iglesia, hemos entrado en los caminos del 

Adviento? 

En la liturgia del primer domingo, esa esperanza se llamaba “monte del 

Señor”, “casa del Dios de Jacob”, “ley del Señor”, “palabra de Dios”, y ésos 

eran nombres que reconocíamos verdaderos para Cristo Jesús nuestro Señor, 

para aquel Hijo cuyo nacimiento nos disponemos a celebrar. 

En este segundo domingo, la esperanza se llama “renuevo” y “vástago”, 

y la palabra del profeta nos dice que, sobre esa esperanza, sobre ese 

“renuevo”, sobre ese “vástago”, se posará el espíritu del Señor, que es 

“espíritu de sabiduría y entendimiento, de consejo y fortaleza, y de ciencia y 

temor de Dios”. 

Y se nos dirá también que ese “renuevo” brotará “para juzgar con justicia a 

los pobres”, y que ese “vástago” florecerá para “sentenciar con rectitud a los 

sencillos de la tierra”. 

Mientras escribo, me alcanza la 

noticia:  

«Salvamento Marítimo ha resca-

tado este domingo un cayuco con 

cuatro fallecidos entre las más de 

cien personas que viajaban a 

bordo, algunas de las cuales 

presentan mal estado de salud, tras quedarse sin comida y agua a 30 

kilómetros al sur de El Hierro. Siete personas han sido trasladadas al 

Hospital, una de ellas grave». 



Entonces la oración de la fe empieza a dar nombres nuevos a la 

esperanza de los últimos, al Dios que viene, y a nuestro Dios lo llamamos 

justicia, y nuestra esperanza la llamamos paz: “Que en sus días florezca la 

justicia, y la paz abunde eternamente”. Y, mientras el salmista va cantando 

los verbos que describen la acción de aquel a quien esperamos: “él librará al 

pobre que clamaba”, “él se apiadará del pobre y del indigente”, “él salvará 

la vida de los pobres”, la fe va grabando nuevos nombres en las paredes del 

corazón, en las míseras tablas de todos los cayucos: “mi libertador”, “mi 

dador compasivo”, “mi salvador”… 

Ese pronombre posesivo: “mi”, si está referido a Cristo Jesús, sólo los 

pobres podrán decirlo con verdad, pues sólo para ellos es el “renuevo” que 

va a brotar, sólo para ellos es el “vástago” que va a florecer; el que 

esperamos será un libera pobres, un protege afligidos, un abraza indigentes, 

un recoge abandonados al borde del camino. 

Si Cristo Jesús nos ha encontrado, si nos ha librado, abrazado, salvado, si 

nos ha hecho nuevas criaturas en él, si estamos en comunión con él por la fe, 

si somos uno con él, también compartimos con él la misión entre los pobres; 

si somos su cuerpo, también nacemos con él para los pobres; si somos su 

presencia viva en el mundo, también sobre nosotros se ha posado el espíritu 

del Señor, que es “sabiduría y entendimiento, consejo y fortaleza, ciencia y 

temor de Dios”: se ha posado, nos ha ungido, nos ha hecho de Cristo, nos ha 

hecho Cristo, y nos ha enviado, al modo de Cristo Jesús, a ser evangelio para 

los pobres. La humanidad de los ca-

yucos es nuestra misión. Si somos 

de Cristo Jesús, hemos nacido para 

los pobres. La Navidad no la ilumi-

nan las luces de las calles, sino el 

amor a los pobres.  

La Navidad no la hacen las felicita-

ciones que intercambiamos, sino la dicha que a los pobres podemos ofrecer. 

La Navidad no la hacen los regalos que nos hacemos, sino un Dios que, 

siendo rico, envuelto en papel de fragilidad, se nos entrega para enri-

quecernos con su pobreza. 

Su nombre es “bendición” para todos los pueblos, para todos los 

hambrientos de justicia y de paz. 

Ven, Señor Jesús; ven, salvador; ven, bendición. 

Ven, para que se haga la Navidad en los caminos de los pobres. 



1) ¿En qué forma de sociedad nos gustaría vivir?, ¿qué valores deberían ser los ejes de la 
convivencia en las relaciones sociales próximas, en la economía, en la política española, 
en las relaciones internacionales?  

Deberíamos vivir en una sociedad en donde se perfeccione la democracia en su sentido más 
amplio. Donde hubiera un reparto equitativo de la riqueza, una sociedad igualitaria, donde 
se respeten las diferencias y que a la vez sea interpeladora. También en una sociedad 
pacifista sin ejército, con los servicios básicos cubiertos (medicina, educación, vivienda, 
transporte…) a disposición de toda la población. 

Los valores que deberían regir son: la solidaridad, el compromiso social, la honradez, el 
diálogo y el pacifismo, junto con la ética del cuidado, sobre todo para los que más lo 
necesiten, y requieran. También el cuidado de nuestra naturaleza y cosmos, así como de 
todos los bienes comunes que se han ido construyendo y los que aún tendrán que venir.  

Los valores económicos y políticos a nivel nacional e internacional deberían ser: la 
mentalidad universal, la responsabilidad y honradez, la solidaridad, el compromiso social, 
el diálogo, y que desaparecieran los privilegios de los políticos (aforamiento, pagos 
vitalicios), así como, en nuestro país, la revisión de la Constitución. 

La economía debería de estar enfocada a evitar la tasas de pobreza. Y puesto que la 
macroeconomía va bien esto repercuta en una mejora de los ciudadanos, paliando el nivel 
de precariedad y mejorando las condiciones laborales.  

A nivel internacional, deberían cambiar radicalmente algunas de las organizaciones 
internacionales creadas después de la II Guerra Mundial: la ONU debe ser reformada y 
tener un sistema de funcionamiento  más justo, democrático e igualitario, suprimir el 
derecho al veto.  Otra organización creada más tarde y que tiene que revisarse es la 
coordinadora del cambio climático, el Grupo Intergubernamental de Expertos sobre el 
Cambio Climático (IPCC).  

Es esencial una defensa internacional del cuidado del Planeta, todas las políticas tienen que 
tener en cuenta la Casa Común, la Madre Tierra. La Emergencia Climática debe ser una 
prioridad, tenemos que colaborar en un transición ecológica justa y que no deje a nadie a 
trás, la transición  ecológica va de la mano de la justicia social 

En definitiva, quisiéramos vivir en una sociedad equilibrada, compasiva y pacifista, 
orientada por la promesa del “Reino” sobre la tierra: “El reino de Dios estará entre 
vosotros”, Lucas 17:21. 

2) ¿Qué podemos hacer para avanzar en el modelo de sociedad que queremos construir?: 
tendencias actuales que no aceptamos, cómo oponernos a ellas; tendencias a apoyar en 
el plano personal y colectivo.  

Creemos que la posición correcta debe ser la RESISTENCIA, entendida ésta como 
mantener los valores que hemos dicho en la anterior pregunta: igualdad, justicia, 
fraternidad, democracia, pacifismo, defensa de la vida de la gente más necesitada, servicios 
públicos, cuidado del medio ambiente y adaptación al cambio climático. 

También tenemos que explicar nuestra ideología progresista, teniendo con los demás un 
trato respetuoso, afectivo y sobre todo igualitario y solidario. 



Es fundamental que luchemos contra todo movimiento violento, armamentístico o 
dictatorial, conscientes de que en este momento el principal peligro provenga del 
crecimiento de los movimientos neofascistas, o basado en la corrupción. 

Tenemos que apoyar acciones pacifistas siempre que se pueda, y que sean populares y 
democráticas. Tenemos que seguir luchando para que la Esperanza en un mundo mejor esté 
viva y sea realidad. Esperanza en que desaparezcan la tiranía política y económica, 
oligarquías familiares e ideas tan mezquinas como “fuera los emigrantes y el colectivo 
LGTBI”. Esperanza en la equiparación de la mujer al varón  en nuestro mundo y en la 
Iglesia. Esperanza sobre la Desesperación. Pues todo esto como Cristianos de Base no lo 
aceptamos, y debemos unirnos a colectivos sociales y partidos políticos de izquierdas, u 
otros cuyo interés principal sea la defensa de los explotados, oprimidos y empobrecidos y el 
cuidado de la madre tierra, que luchan por un mundo mejor con realismo, y pensándolo 
bien también con los pies (como dice el poema de Pedro Casaldáliga). Se trata de apoyar 
con sentido crítico las iniciativas que juzguemos orientadas a nuestros ideales, evitando la 
parcialidad y el partidismo irreflexivo, con una neutralidad análoga a la que procuran tener, 
por ejemplo, ONGs humanitarias como la Cruz Roja, pero también estando comprometidos, 
sin equidistancia o tibieza, con la misma determinación con la que Jesús se rebeló contra 
los escribas y los fariseos y contra los poderosos de su tiempo (Mateo 23: 29-39; Marcos 
12:38-40; Lucas 11: 37-54 y 20:45-57). 

3) El mensaje del evangelio ¿puede aportar claves propias para orientarnos en el 
laberinto? En caso afirmativo, ¿cuáles serían y qué transformaciones exigirían al 
modelo de iglesia y a los cristianos de base en particular?  

El Evangelio puede aportar fundamentalmente, porque ya aportó en algunos momentos de 
la historia y puede sumar claramente a la consecución de una sociedad justa y más 
igualitaria si partimos del carácter revolucionario del mensaje y la palabra de Jesucristo. 
Debemos tener en cuenta sus enseñanzas económicas, políticas y sus gestos de denuncia 
como la reacción ante los mercaderes en el templo (Mateo 21:12-13, Marcos 11:15-18, Juan 
2:13-25) o su explicación sobre la dificultad de los ricos para llegar al Cielo (Mateo 19:23). 

Jesús identificó el problema social y se comprometió con los humildes reflejando siempre 
su amor por los más pobres y su compromiso con la liberación.  

Por todo ello creemos que los Cristianos/as actuales ya no debemos poner el acento tanto en la 
reflexión sino en la decisión, pues no se trata de soñar, sino de embarrarnos en la utopía evangélica. 

Creemos que el cristianismo debe avanzar en la línea de la Teología de la Liberación, siendo esto 
cada vez más necesario porque los pobres de este mundo han aumentado. Las cifras de empobre-
cidos aumentan a la vez que crece también la agresión a la casa común, es decir, la Tierra. 

La Iglesia debe abrirse a la igualdad real, incorporando activamente a las mujeres; abrirse 
al uso adecuado de los bienes de la Iglesia para hacer el bien a los más necesitados/as; 
abrirse a la autocrítica y asunción de responsabilidad ante los graves errores cometidos, por 
ejemplo en el escándalo de los abusos sexuales y la negación de  apoyo a las víctimas.  

En definitiva nuestras claves están resumidas en el libro Cristianismo Radical (2025) de 
Juan José Tamayo con referencia a los Evangelios: un cristianismo contra las pobrezas, 
alterglobalizador, feminista, ecológico, interreligioso, contra-hegemónico, pacificador, 
hospitalario, utópico, resistente en política, laicista, no dogmático, compasivo, simbólico e 
indignado contra los autoritarismos y la corrupción. Todo esto es tarea a retomar por los 
grupos de Cristianos de Base para que la Iglesia avance en estas líneas. Es necesaria nuestra 
crítica a la Iglesia Católica, por ejemplo al conformismo y corporativismo de la jerarquía, y 
nuestro énfasis en la sinodalidad. Pero ante todo debemos buscar formas de predicar con el 
ejemplo, como hizo Jesús en su vida y nos cuentan los Evangelios. 



 
Cuando hablamos de la guerra en Ucrania, la mayoría de los medios nos presentan una 

imagen simplificada: un agresor y una víctima. Esta narrativa, repetida hasta el cansan-

cio, oculta las raíces profundas del conflicto y el papel que Europa está desempeñando 

en una confrontación que amenaza con arrastrarnos a una crisis económica, social y 

política de gran magnitud. La cobertura mediática dominante tiende a centrarse 

exclusivamente en la agresión de 2022, ignorando el largo proceso geopolítico que la 

precedió, un enfoque que permite despojar al conflicto de su complejidad histórica. Para 

comprender por qué debemos cuestionar nuestra participación —y la sumisión a la 

estrategia marcada por Washington—, es necesario mirar hacia atrás y analizar las últimas 

tres décadas de expansión militar y presión económica. Esta guerra no es, por lo tanto, 

un episodio aislado e inexplicable, sino la culminación de una estrategia prolongada de 

cerco y debilitamiento de Rusia que pone en riesgo nuestra prosperidad y, lo que es más 

grave, nuestra paz continental, al convertirnos en un actor subsidiario de una 

confrontación impulsada por intereses externos. 

La caída de la Unión Soviética en 1991 no abrió una era de paz y cooperación, como 

muchos esperaban, sino una etapa de saqueo sistémico y desmantelamiento de las 

capacidades productivas de Rusia. Las potencias occidentales y sus instituciones 

financieras, como el Fondo Monetario Internacional, aprovecharon la debilidad post-

soviética para imponer terapias de choque basadas en privatizaciones masivas y 

ultrarrápidas. Este proceso, lejos de generar un mercado próspero, destruyó buena parte 

de su economía industrial, generó una hiperinflación devastadora y entregó sectores 

estratégicos (como el energético y el de las materias primas) a monopolios tanto internos 

—creando la nueva clase de oligarcas— como extranjeros. Este proceso no sólo empo-

breció a millones de rusos, sumiéndolos en la miseria y reduciendo drásticamente su 

esperanza de vida, sino que también generó un vacío político y social que fue ocupado 

por mafias y élites corruptas, instalando un profundo resentimiento hacia las políticas de 

Occidente. Paralelamente, la OTAN incumplió las promesas verbales hechas a Mijaíl 

Gorbachov de no expandirse “ni una pulgada hacia el Este” después de la reunificación 

alemana, y comenzó un avance implacable, incorporando a países del antiguo Pacto de 

Varsovia y repúblicas bálticas, acercándose cada vez más a las fronteras rusas. El 

resultado de esta doble estrategia —económica y militar— fue un cerco estratégico que colocó 

a Rusia en una posición defensiva permanente, sintiéndose sistemáticamente amenazada. 

Para Washington, esta expansión geopolítica, tanto de la OTAN como de la influencia 

económica, tenía un objetivo estratégico claro y bien documentado: mantener su 

posición de líder mundial unipolar tras el fin de la Guerra Fría. El principal temor de la 

élite estratégica estadounidense era que una Europa con vínculos sólidos y mutuamente 

beneficiosos con Rusia —una potencia rica en recursos energéticos (gas, petróleo) y 



materias primas esenciales— pudiera convertirse en un bloque euroasiático demasiado 

fuerte y autónomo, capaz de desafiar su hegemonía global, especialmente en términos 

económicos y financieros. Por ello, la clave de la política exterior estadounidense de las 

últimas décadas fue impedir cualquier entendimiento significativo y duradero entre la 

Unión Europea y la Federación Rusa. La expansión incesante de la OTAN  hasta las 

fronteras rusas, junto con el uso de sanciones económicas como arma política, fueron los 

instrumentos predilectos para garantizar que Europa permaneciera política y 

militarmente subordinada a los intereses estadounidenses, forzando al continente a una 

dependencia atlántica en seguridad y energía. 

Ante esta presión constante, combinada con la humillación económica de los años 

noventa, Rusia, bajo el liderazgo de Vladimir Putin a partir del 2000, reaccionó 

buscando recuperar su autonomía y su estatus de gran potencia, intentando evitar quedar 

totalmente subordinada a los intereses extranjeros y manteniendo el control sobre sus 

propios recursos. Su política, vista desde el Kremlin, no fue simplemente una política de 

agresión inicial, sino más bien de resistencia activa frente a un cerco que, a su juicio, 

amenazaba con la desaparición efectiva de su soberanía nacional. Esta búsqueda de 

reequilibrio de poder, que implicó la denuncia de tratados de control de armas y la 

consolidación interna de su sistema político, fue respondida por Occidente no con 

diálogo, sino con un aumento del acoso político, económico y mediático, incluyendo el 

apoyo a movimientos de oposición interna y la demonización sistemática de su 

liderazgo. De esta manera, se construyó una narrativa dominante que presenta a Rusia 

únicamente como la agresora caprichosa e irracional, ocultando convenientemente las 

décadas de expansión militar de la OTAN  y las políticas de debilitamiento económico 

que la precedieron y que actuaron como catalizadores de su reacción. 

El momento decisivo que llevó a la confrontación actual llegó en 2014, con el violento 

cambio de gobierno en Ucrania —el llamado Euromaidán—, que fue percibido por 

Rusia como un golpe de estado instigado por potencias occidentales. Desde entonces, el 

nuevo gobierno de Kiev quedó fuertemente alineado con la estrategia estadounidense, 

acelerando su proceso de militarización (con ayuda y entrenamiento de la OTAN) y 

promoviendo grupos ultranacionalistas abiertamente hostiles hacia la población de 

origen ruso. Las regiones del Este, como Donbás, con una fuerte presencia de población 

ruso-parlante y lazos históricos y culturales con Rusia, se opusieron firmemente a este 

nuevo rumbo y a la prohibición de facto del uso de su lengua, siendo reprimidas con 

violencia por el ejército ucraniano en una guerra civil que duró ocho años. La 

intervención militar rusa de 2022, por lo tanto, debe entenderse en este contexto de ocho 

años de conflicto interno y de avance inminente de la estructura militar occidental: como 

una respuesta defensiva percibida ante el avance final de la OTAN  a través de un socio 

armado y como un apoyo directo a las comunidades del Este que se sentían amenazadas 

de exterminio cultural o físico. Reducir todo el conflicto actual a una simple “invasión 

injustificada y sin motivo” es ignorar deliberadamente el complejo trasfondo histórico, 

político y geopolítico que condujo a la escalada final. 

En Europa, el discurso dominante, impulsado por los gobiernos y los medios alineados 

con la OTAN, presenta la guerra como una “defensa nacional justa” y heroica de 

Ucrania contra la tiranía rusa. Sin embargo, la realidad que se vive en el terreno es más 

compleja y dolorosa, marcada por el cinismo estratégico: vemos un reclutamiento 



forzoso y masivo de hombres ucranianos, una dependencia total del país de la ayuda 

militar y financiera extranjera, y el sacrificio constante de la población y la 

infraestructura nacional para satisfacer los intereses geopolíticos y comerciales de las 

élites financieras y militares de Estados Unidos y Reino Unido, quienes son los 

principales beneficiarios del conflicto. En la práctica, esta guerra se libra materialmente 

sobre las espaldas de los trabajadores europeos y estadounidenses, quienes financian el 

armamento y pagan el coste económico de las sanciones, mientras que el pueblo 

ucraniano es utilizado como un mero peón descartable en una confrontación de poder 

que es totalmente ajena a sus intereses de paz y prosperidad. 

El riesgo actual que enfrentamos es inmenso: que la guerra, lejos de detenerse, se 

extienda más allá de las fronteras de Ucrania y desemboque en una conflagración global 

directa, un escenario nuclear. Europa ya sufre las consecuencias directas de su 

participación subordinada: una inflación galopante exacerbada por la crisis energética, 

sanciones económicas con fuertes efectos de rebote que perjudican a nuestras propias 

industrias, recortes necesarios en el gasto social para reorientar los presupuestos, y un 

gasto militar creciente e insostenible que empobrece de forma directa a las familias 

trabajadoras. Estas medidas no nos hacen más seguros ni más autónomos; al contrario, 

nos vuelven más dependientes de los intereses de Washington, que dicta la estrategia 

militar, y de las grandes empresas de armamento, que ven dispararse sus ganancias. La 

seguridad y la autonomía energética europea se están hipotecando gravemente en favor 

de una estrategia que no responde en absoluto a nuestras verdaderas necesidades de 

estabilidad y crecimiento. 

Lamentablemente, la clase trabajadora europea, que es la que más sufre las consecuen-

cias económicas del conflicto, permanece desmovilizada y políticamente pasiva. Muchos 

líderes políticos y sindicales considerados tradicionalmente “progresistas” han abdicado 

de su papel histórico y repiten acríticamente el discurso oficial de la OTAN, llegando 

incluso a justificar el envío de armas, y evitan organizar una oposición firme y trans-

versal a la guerra. Esta actitud de sometimiento ideológico y político debilita la 

solidaridad internacional entre los pueblos y deja a los trabajadores europeos sin la 

capacidad de respuesta política necesaria para revertir esta espiral bélica. La pasividad 

actual sólo favorece la continuidad de la estrategia imperialista y de las élites 

transnacionales, condenándonos a un mayor empobrecimiento sistemático y a un peligro 

bélico creciente y cada vez más inminente. 

La guerra en Ucrania no es un conflicto simple ni un error casual de un solo hombre, 

sino parte de una cadena de confrontaciones impulsadas por los intereses de las grandes 

potencias occidentales que buscan mantener a toda costa su hegemonía global. Europa, 

si quiere asegurar su futuro, debe rechazar activamente esta contienda y buscar vías de 

negociación y paz, porque la prolongación de la guerra amenaza con arrastrar al 

continente a una crisis económica y humanitaria aún mayor y sólo beneficia de manera 

concreta a las élites financieras y militares externas, especialmente estadounidenses. 

Nuestro camino debe ser la búsqueda urgente de la paz por la vía diplomática, la 

reafirmación de nuestra autonomía estratégica respecto a bloques militares, y la defensa 

irrenunciable de los intereses de los trabajadores, no la subordinación a un conflicto de 

poder que no es genuinamente nuestro.  



 

La Decepción del Sínodo y el Retroceso Institucional 

Recientemente, ha abundado la discusión tras la decisión del Vaticano de rechazar la 
admisión de mujeres al diaconado y a cualquier forma de ministerio ordenado. Esta 
negativa se produce en un contexto de intensa expectativa, dado que la reivindicación de la 
mujer al ministerio, junto con otras como la supresión del celibato obligatorio del clero y el 
reconocimiento eclesial de los matrimonios no heterosexuales, constituía un postulado 
crucial que emergía con fuerza del Sínodo de la Sinodalidad. 

La respuesta eclesial ha sido interpretada por numerosos observadores y grupos católicos 
reformistas de todo el mundo como un claro y doloroso retroceso en el reconocimiento de 
la igualdad fundamental entre varones y mujeres en el ámbito religioso. La decepción 
y el desánimo son palpables, especialmente en comunidades que viven de cerca la escasez 
crítica de sacerdotes, con parroquias que quedan sin la celebración de la Eucaristía por 
largos periodos y clérigos ancianos a cargo de múltiples iglesias. 

Con razón, quienes abogan por la inclusión recuerdan que entre los primeros seguidores de 
Jesús existían mujeres en igualdad de condiciones que los discípulos varones. Figuras 
como María Magdalena, María de Betania y otras desempeñaron un papel activo, de 
liderazgo y testimonial fundamental en el movimiento original. 

¿Es la Ordenación Femenina la Meta del Reino? 

Debemos sumarnos a quienes postulan la igualdad de género tanto en la Iglesia como en la 
sociedad. Sin embargo, surge una pregunta ineludible: si la Iglesia Católica Romana 
consiguiera finalmente el diaconado, el sacerdocio o el episcopado femenino (algo que, 
como tendencia histórica, es muy probable que suceda), ¿habría avanzado con ello hacia 
la consecución de la meta del Reino de Dios que Jesús perseguía? 

Tenemos que concluir que no, y es fundamental explicar el porqué. Si en dos milenios no se 
ha avanzado significativamente hacia el ideal de la comunidad de Jesús, es porque no se ha 
abordado la raíz del problema. 

El factor que lastra cualquier avance auténtico es el clericalismo. 

El Clericalismo: Un Fenómeno No Cristiano en la Iglesia 
Es importante aclarar que el clericalismo no es un fenómeno cristiano per se; existía ya en 
las culturas paganas y en el judaísmo pre-cristiano. 



- Definición: Por clericalismo se entiende una mentalidad de dominio y superioridad 
que las jerarquías o castas sacerdotales ejercen sobre el pueblo común. 

Estas castas se auto-crearon como mediadores imprescindibles entre la divinidad y la 
humanidad. Se asignaron funciones de culto, generalmente de carácter sacrificial o ritual, a 
las que atribuyen la facultad exclusiva de complacer y aplacar a la divinidad, obteniendo 
así beneficios y perdones a favor de los fieles a quienes pretenden pastorear. 

En el ámbito cristiano, lo más impactante es que este sistema de poder, tal como funciona 
hoy, no fue la intención original de Jesús. Es una invención histórica que se ha construido 
y auto-justificado a lo largo de los siglos. 

- La Comunidad Original: La comunidad que Jesús formó se basaba en la igualdad 
completa de todos los bautizados y en el principio de que el verdadero valor reside 
en el servicio humilde (diakonía) a los demás. 

- La Prohibición de Jesús: Jesús fue taxativo al prohibir a sus seguidores imitar a los 
gobernantes de este mundo que “dominan y oprimen”. Les dijo que, en su 
comunidad, la lógica debía ser inversa: “quien quiera ser importante, tiene que 
convertirse en el servidor de todos” (Mc 10, 42-45). 

- El Llamamiento: Él nunca llamó a sacerdotes del Templo para continuar los rituales 
antiguos; llamó a gente común —pescadores, recaudadores, mujeres— para que 
fueran sus discípulos y anunciaran el Reino. El mensaje central era una invitación a la 
justicia y a transformar el mundo. 

El Proceso de Monopolio y la Reinvención del Clero 

Con el paso del tiempo, la Iglesia se hizo más grande y compleja. Sus líderes iniciaron un 
sutil proceso de monopolio que llevó a la reinvención de un clero sacerdotal análogo al 
de las antiguas religiones. Este estamento reclamó para sí unas funciones que no estaban en 
el corazón del llamamiento de Jesús. 

El grupo de líderes decidió que era necesario asignar a un grupo especial —el clero 
reconstruido— la potestad exclusiva de realizar los actos cultuales y litúrgicos clave, 
como la Eucaristía. 

Al hacer que el sacerdote fuera el único capaz de “abrir las puertas” a estos actos sagrados 
(una potestad que se justificó teológicamente con el concepto de sacerdos alter Christus), 
se volvieron indispensables para la vida espiritual de todos y, por lo tanto, adquirieron un 
poder enorme. 

Para justificar y visualizar este poder, la Iglesia adoptó: 

- Estructuras de poder jerárquico propias de los antiguos imperios. 
- Símbolos y vestimentas que recordaban a los cultos paganos y la realeza (mitras, 

báculos, tronos). 
- Una doctrina que afirmaba que el clérigo consagrado era esencialmente diferente y 

superior al laico (la “muralla” entre la jerarquía y el pueblo). 

El Vínculo entre Poder y Ambición 

Esta concentración de las funciones cultuales en un grupo selecto no es sólo un problema 
teológico; es una fuente de ambición. El poder genera una estructura de incentivos muy clara: 

Si el sacerdocio es la vía para acceder a la posición de mayor prestigio, influencia y 
autoridad moral dentro de la comunidad, automáticamente se convierte en un objeto de 
aspiración. 

- Esta aspiración no siempre se basa en el deseo de un servicio humilde, sino en la 
búsqueda de ese rango y espacio de poder que el sistema clerical ha instituido. 



- Esto afecta por igual a hombres y mujeres. Al ver en el sacerdocio la cúspide de la 
influencia religiosa, las mujeres se sienten legítimamente atraídas por esa posición, 
aunque sólo esté disponible para varones en la actualidad. 

Esto revela que el problema no es sólo la exclusividad masculina, sino la existencia misma de 
una estructura de poder basada en la función ritual que se ha vuelto el centro de la vida eclesial. 

El clericalismo promovió un tipo de religión mucho más fácil de controlar. En lugar del 
compromiso de ayudar a los pobres y luchar contra las injusticias, se puso el énfasis en el 
ritual ciego y en el cumplimiento de normas externas, descuidando la invitación de Jesús 
a la transformación personal y social. Se le pide al fiel que obedezca sin cuestionar las 
directrices que vienen de arriba, y la jerarquía se autoproclama como la única con derecho a 
interpretar la verdad y la moral. 

- El clericalismo es, en definitiva, la consecuencia de que un grupo se haya inventado 
un rol central y poderoso, olvidando que la verdadera misión de la comunidad de 
seguidores de Jesús no es la de oficiar ritos, sino la de transformar el mundo. 

La Última Trinchera 

Llegados a este punto, ¿cómo quedan las peticiones de clero femenino o clero no célibe? Si 
lo que se desea es simplemente mantener la función clerical tal como vino funcionando 
hasta ahora, dándole tanta importancia al sacerdocio y la función que realiza, se está 
reforzando la estructura que Jesús criticó. 

Reclamar este status de empoderamiento, para varones y mujeres, no contribuye a mejorar 
el seguimiento del Maestro. Por el contrario, está creando una trinchera, la última 
trinchera del clericalismo. 

La experiencia en iglesias que ya han adoptado estas reformas –como la Anglicana o 
algunas Luteranas–, muestra que, si bien se gana en igualdad, persiste la situación generada 
por el nefasto rol del clericalismo, que mantiene al pueblo dependiente y pasivo. El foco 
sigue estando en el orden y el poder del clero, no en la misión de la comunidad. 

Un Liderazgo para Otra Dirección 

Lo que necesita la asamblea de seguidores de Jesús de Nazaret es otro tipo de liderazgo 
para otro tipo de función. 

Jesús señaló un objetivo y una dirección radicalmente distinta a la que apuntan los cleros 
sacerdotales de todas las religiones. Por su parábola del Buen Samaritano, señaló que la 
dirección que sus seguidores deben seguir es la del desgraciado tirado en la cuneta al 
lado del camino: los pobres, los explotados, los enfermos sin recursos, los marginados, los 
sin-techo, los inmigrantes... 

Los estamentos clericales, al igual que el sacerdote y el levita de la Parábola, apuntan en 
otra dirección: hacia el Templo, al culto, a los sacrificios expiatorios, a las devociones 
descomprometidas. 

Es una lástima que la mayoría de los afanes de reforma de las personas que participaron en 
el debate sinodal se centraran en postulados de organización institucional (¿quién oficia el 
rito?) y no en cuestionar el rumbo errado que la institución eclesial está siguiendo desde 
hace muchos siglos. 

Seguimos intentando poner remiendos nuevos a un vestido viejo. La verdadera revolución 
no está en feminizar el clero, sino en desclericalizar la Iglesia y volver a la misión esencial 
de justicia y servicio de Jesús. 

 


