Teilhard y el teilhadianismo.
Comentarios a una investigacion

LEANDRO SEQUEIROS. Catedratico de Paleontologia.
Presidente de la Asociacion de Amigos de Pierre
Teilhard de Chardin

Poco después del fallecimiento de Pierre Teilhard de Chardin, el 10 de
abril de 1955 (domingo de Pascua), surgieron las polémicas en la prensa y
en actos publicos en Francia. Los llamados “amigos” de Teilhard, que habian
seguido y leido los textos de sus ensayos, multicopiados y distribuidos
clandestinamente desde los annos 30, manifiestan encendidos elogios en la
prensa de izquierda cultural.

Por otra parte, los grupos catélicos integristas franceses repartieron
panfletos y organizaron actos contrarios a las ideas (claramente
tendenciosas y manipuladas) de Teilhard. Esto provoca que entre 1955 y
1968 se consolidara lo que podria definirse como un paradigma cultural en
Francia al que se ha dado en llamar el teilhardismo.

Este volumen que presentamos es un compendio de la extensa y
prolija tesis doctoral en la Universidad de Reims de la profesora catalana
afincada en Francia, Mercé Prats. En 2022, Prats publico Une parole
attendue, un detallado estudio sobre la difusion clandestina de los escritos
de Pierre Teilhard de Chardin. Y en 2023 sali6 a la luz una nueva Biografia
de Pierre Teilhard de Chardin.

Esta es la cita bibliografica: Prats, Mercé. Le teilhardisme. Réception et
travestissement de la pensée de Teilhard de Chardin en France [1955-1968).
Prefacio de Frédéric Gugelot. Presses Universitaires de Rennes, coleccion
Historia, 470 paginas. 16,5 x 24. ISBN: 979-10-413-0070-9. Aparicion,
09/10/2025

g fe2 8 Tha Las tesis fundamentales de este
Le teilhardisme estudio, que sintetiza su tesis
doctoral en Historia, exige — para

el lector no francés - situarla en el
contexto de los llamados “Treinta
Gloriosos” en Europa (los arios
posteriores a la Guerra Mundial,
1943-1973, caracterizados por el
auge economico); y también
conviene situarla — para que la
entiendan bien los lectores no
franceses - en el contexto de la
guerra cultural del “modernismo”
francés, entre catolicos
progresistas e integristas previos al
Concilio Vaticano Il.




En la historia del catolicismo (sobre todo en Francia)el
término modernismo sirve para referirse a la tendencia en un cierto
pensamiento intelectual catélico a considerar a lalglesiay a
sus dogmas tanto de Fe como de moral como instituciones meramente
humanas influidas por su contexto historico y cultural; por esto mismo no
serian verdades reveladas de caracter infalible y podrian ser revisadas y
reformadas.

Los historiadores consideran como iniciadores de este movimiento al
sacerdote catolico excomulgado en 1908 Alfred Loisy (1857-1940) y al
exjesuita irlandés George Tyrrell (1861-1909). Loisy fue discipulo del
sacerdote francés y exegeta biblico Louis Duchesne (1843-1922). Duchesne
y el tedlogo dominico padre Lagrange (1855-1938), fundador en 1890 de la
Escuela Biblica y Arqueoldégica francesa de Jerusalén, habian suscitado un
movimiento critico en Francia, considerado por la Curia
Romana como anarquia intelectual, hacia el cual el papa Leon Xlll habia
expresado sus reservas.

Por otra parte, la publicacion de E/ Origen de las Especies por la
Seleccion Natural y supervivencia de los mds fuertes (Charles R. Darwin,
1859) ofrecié la perspectiva de alcanzar una explicaciéon naturalista del
origen del hombre y sus atributos, convirtiendo también en esto a Dios en
una hipoétesis innecesaria.

En cambio, la Iglesia postula oficialmente ser una institucion divina y
su doctrina revelada por Dios como verdad absoluta e invariable. EIl
modernismo fue condenado categoricamente por el magisterio de la Iglesia
Catodlica, especialmente por los papas Pio IX y Pio X, sin dejar lugar a dudas
o a reconciliaciones: fue definido como el «conjunto de todas las herejias».

El estudio de las narraciones biblicas desde el prisma de las ideas de
Darwin genero6 en Francia una gran revuelta intelectual que desembocé en
la publicacion de la Enciclica Humani Generis de Pio Xll en 1950.

Previo a ello el cardenal Louis Billot SJ habia definido al modernismo
como “e/ error, o mejor, ese conjunto de errores que va del agnosticismo, por
el inmanentismo, el pragmatismo y el dogmatismo moral a la minoracion y
a la ruina de la fe". Billot, encontraba el origen del modernismo en el
subjetivismo de Kant, terminaba postulando que el Ser es el pensamiento.
Segun esta postura, el orden de las cosas y de las ideas surgiria de la razon
humana, lo que Billot llama "una imitacion fraudulenta de la creacion
divina'.

A este inmanentismo, Billot contrapone la filosofia perenne de
Aristoteles, segun la cual "la ciencia” significa el conocimiento de las cosas
por los primeros principios y las primeras causas. En la filosofia aristotélica,
el conocimiento cientifico es el que alcanza la razon del ser, la esencia: de
ahi que la metafisica es la ciencia por excelencia, puesto que penetra hasta
el fondo intimo de los seres.

A partir del Concilio Vaticano Il si bien la Iglesia no ha rectificado su
oposicién al modernismo, los pronunciamientos ante casos especificos de
teologos religiosos o laicos que adhieren a esta tendencia se han reducido.
El primer uso en un sentido equivalente al indicado lo hizo Henri Xavier
Périn profesor de la Universidad Catodlica de Lovaina a finales del siglo XIX,
quien lo defini6 como una «ambicion de eliminar a Dios de toda la vida


https://es.wikipedia.org/wiki/Catolicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Dogma
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/P%C3%ADo_IX
https://es.wikipedia.org/wiki/P%C3%ADo_X
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://es.wikipedia.org/wiki/Ser
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Inmanencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Arist%C3%B3teles
https://es.wikipedia.org/wiki/Esencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_Vaticano_II
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_P%C3%A9rin
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_P%C3%A9rin
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Cat%C3%B3lica_de_Lovaina

social» y lo relacioné con «las tendencias humanitarias de la sociedad
contemporanean».

Todos estos elementos confluyen en la construccion de un clima
cultural teolégico polarizado, en el que lo que puede llamarse “progresismo
catdlico” se enfrenta con los “catélicos integristas”. Desde este punto de
vista, el fallecimiento de Pierre Teilhard de Chardin azuza el fuego de la
confrontacion y se convierte el un elemento mas de la lucha por un estado
laico en Francia.

Los catdlicos integristas estaban cada vez mas preocupados en los
anos posteriores a la Guerra Mundial porque el progresismo religioso estaba
ganando terreno por el auge de la filosofia marxista.

Es la época en Europa de los dialogos entre cristianos y marxistas para
tener puentes culturales y politicos que permitieran coexistir e incluso
integrar posturas. Por otra parte, la Enciclica Humani Generis (que algunos
interpretaron como una condena de las ideas de Teilhard) generé un vivo
debate en Francia. Debate que se avivo con la convocatoria del Concilio
Vaticano Il y su dialogo con el Mundo.

La vision cosmica de Teilhard parece nutrir el Concilio Vaticano I, al
igual que se difundié entre las élites y artistas como Maurice Béjart, André
Jolit y Alfred Manessier. Desde Dali hasta Dalida, el teilhardismo estuvo en
la encrucijada de la historia religiosa y cultural francesa, antes de
desaparecer tan rapido como aparecio, arrasado por el éxito del
estructuralismo.

Por tanto, este voluminoso y bien documentado libro de Mercé Prats,
fruto de muchos anos de investigacién para su tesis doctoral en Reims, no
es una nueva biografia del paleontélogo jesuita Pierre Teilhard de Chardin
(1881-1955). Es una historia del teilhardismo nacida con la muerte del
jesuita, que adquirié una magnitud inesperada en el momento de la
publicaciéon del libro principal E/ fenomeno humano. Una mezcla
inseparable de ciencia y espiritualidad, la obra fue un éxito excepcional y
dio alas al teilhardismo. Si la palabra se usé inicialmente como un insulto,
ahora ha entrado rapidamente en el lenguaje cotidiano.

El texto de Le teilhardisme se estructura en cuatro grandes capitulos,
que coinciden con las etapas en el desarrollo de este debate centrado en
Francia a favor y en contra de las ideas de Teilhard y postula que los
detractores muestran una caricatura de las ideas reales del jesuita
paleontdlogo interdisciplinar.

Son cuatro extensos capitulos los que contiene el volumen,
correspondientes a cuatro etapas en la recepcion de las ideas de Teilhard, y
la deformacion de estas ideas por ambas partes en conflicto con el objetivo
de rebatir al adversario.

El primer capitulo [“La mort de Teilhard, I'avenir d'une oeuvre (1955-
1956) » (pag. 19-110), describe con gran detalle y con muchas referencias
bibligraficas poco conocidas, los ecos del combate intelectual expresado en
cartas (muchas de ellas inéditas) y la prensa de la época sobre los ensayos
que se conocian entonces multicopiados de Pierre Teilhard de Chardin. Es
sorprendente — por ser poco conocido - la cantidad de textos que muestran
que el debate pasional sobre Teilhard ocupé mucho espacio en el
catolicismo francés.



Prats resalta el papel determinante en estos anos iniciales de la que
fuera secretaria de Teilhard en Paris, Jeanne Marie Mortier y su actividad
para salvar los manuscritos de Teilhard.

Lastima que la autora de este libro no haya podido disponer de textos
de otros paises (por ejemplo, de Espana) en lo que incipiente debate,
movido por los jesuitas Emiliano Aguirre y Eusebio Colomer y por Miquel
Crusafont (que ya en vida de Teilhard publica varios articulos teilhardistas,
como 1948-CRUSAFONT, Concepciones cosmovitalistas del evolucionismo”,
opuscle del Museu de Sabadell; CRUSAFONT, “El tema de la evolucion
organica en Espana”, Estudios Geologicos 13, Madrid 1951, p. 159-175;
CRUSAFONIT, “La “Noosfera” y el “fendomeno humano” segun las ideas del P.
Teilhard de Chardin”, Estudios Geologicos 17, Madrid 1953, p. 147-153)

Un aspecto extensamente descrito por la profesora Prats es el debate
promovido por la publicacion de Phénomene humaine (en castellano se
tradujo como £/ Fenomeno humano, Taurus, 1957), cuya primera edicion se
anuncié para noviembre de 1955, pero que por diversos problemas de
censura no aparecio en las librerias hasta fin de anno de 1956.

La segunda parte de este extenso estudio, [Teilhardiens et
teilhardismes (1956-1962) (pag. 109-250) lo identifica la autora como
“I"épanouissement du teilhardisme” (que podriamos traducir como Ia
floraciéon o florecimiento, el desarrollo, del teilhardismo). Aunque mucho
rechazan este “ismo” como inapropiado, en la literatura de esta época ya se
utiliza con prodigalidad, como otro “ismo”, en la sociedad francesa del
existencialismo, del dadaismo, y tantos otros.

Por parte de los intelectuales marxistas, hay una politica de mano
tendida hacia el teilhardismo, como puente con la sociedad moderna. EIl
teilhardismo, en esta fase incipiente, conoce muy diversas ramificaciones.
Las publicaciones, los coloquios y los encuentros de debate se amontonan,
pese al golpe que supuso por parte de las autoridades romanas, del famoso
Monitum de 1962, del que se habla extensamente.

El tercer momento de la construccion ideologica del teilhardismo se
desarrolla a partir del Monitumde 1962. En el volumen de Prats ocupa cerca
de 70 paginas y se titula “Teilhard défendu, Teilhard débattu, Teilhard
source d'inspiration (1962-1965)” Pag. 251-318) El contexto social es
diferente: en Francia sufren el trauma del fin de la guerra de Algeria y en el
mundo eclesial de inicia el Concilio Vaticano Il (1962-1965), convocado por
el Papa Juan XXIII para renovar la vida cristiana. Por otra parte, la filosofia
estructuralista reemplaza al existencialismo, con lo que se reinterpreta el
teilhardismo desde otras categorias. En el anno 1965, diversas instituciones
organizan actos de memoria con ocasion de los diez afios de la muerte de
Teilhard. Destaca el hecho de que en Francia los seguidores de Teilhard se
fijan en los aspectos de poeta, mistico y cientifico.

Tal vez sea el momento de relatar brevemente el papel del Cardenal
Henri de Lubac en la reconstruccion del verdadero teilhardismo. En los diez
anos posteriores al fallecimiento de Teilhard, tanto por parte de los catdlicos
progresistas como de los conservadores, se habia ido deformando Ia
doctrina del jesuita cientifico interdisciplinar.

Enlos anos 40y 50, de Lubac estuvo bajo la sospecha de heterodoxia.
Todas sus obras, en especial el Sobrenatural, pusieron al P. Henri en primera
linea de la Teologia especulativa. En 1942 habia fundado con Daniélou,

4



también jesuita y amigo, la revista Sources chrétiennes, dedicada a la
Patrologia y que se convirtié en simbolo de la NMouvelle theologie, la nueva
forma de hacer Teologia que venia exponiendo en sus obras y que habia
ensenado a sus alumnos de Lyon, entre los que destacaban los jovenes
religiosos von Balthasar y Daniélou. La revista marcaba el camino que debia
seguir el nhuevo método teoldgico, mas centrado en la tradicion patristica
que en el método tomista, por aquel entonces casi obligatorio para los
centros catolicos.

La Segunda Guerra Mundial influyé mucho en la vida de Henri de
Lubac. Desde el comienzo se sumo a la iniciativa de “resistencia espiritual”:
la oposicion al régimen nazi a través de iniciativas pacificas clandestinas.
Para ello colaboro activamente en la publicacién de Cahiers du temoinage
chrétien. En la publicaciéon se defendia claramente como era imposible
compatibilizar la fe cristiana con la filosofia y las actividades del régimen
nazi, en especial el antisemitismo.

Al acabar la guerra mundial, De Lubac estaba en primera linea en el
plano teoldgico. Esa primera linea no so6lo le daba parabienes, también
habia muchos tedlogos que miraban con recelo su produccién, en especial
a lo que se refiere a la relacion entre la gracia y la libertad, controvertido
tema cerrado en falso en el s. XVl y que habia enfrentado a jesuitas y
dominicos.

La Santa Sede recomendaba con gran viveza (con documentos
magisteriales incluso) la vuelta a la Escolastica tomista, distinta de la
Escolastica que ensenaba la Compania de Jesus, que utilizando a santo
Tomas aportaba ensenanzas en gran medida distintas, lo que solia oponerle
a la escuela dominica, tradicionalmente fiel al Aquinate.

La publicacion del Sobrenaturaly de otras obras como El drama del
humanismo ateo supuso un escandaloy en muchos lugares se entendio
como una nueva forma de la Compania de senalar a un teélogo de su orden
que creara una corriente distinta a la tomista. El momento no era el mas
propicio, con la controversia modernista muy reciente y con una gran
preocupacion en la Santa Sede por lo que se ensenaba en las facultades
catdlicas. La guerra habia detenido la actividad normal en todos los
sentidos, pero una vez pasada la contienda el tema fue abordado con gran
preocupacion incluso por las mas altas instancias.

El mismo De Lubac decia que en 1950 “un rayo cay6 sobre Fourviére”.
Tras muchas investigaciones es apartado junto con otros cuatro profesores
de la docencia cuando tan solo habia impartido un curso completo entre
1935-1940 (siguiendo la tradicién, el profesor de dogmatica impartia todas
las asignaturas para asi poder desarrollar todo su pensamiento, lo que
duraba en esa época cinco cursos).

Tuvo que dejar su catedra, la provincia jesuita de Lyon y su actividad
editorial. El Sobrenatural, junto a algunas obras mas es apartado de las
bibliotecas de la Compania de Jesus por orden de la Santa Sede. Incluso se
ordend limitar al maximo la distribucién publica de sus obras. De Lubac, de
facto, era sospechoso por sus ideas. EIl mismo contaba como el superior de
la Compania de Jesus, Janssens, afirmoé que habia tenido que tomar tales
medidas porque en la Curia se pensaba que De Lubac tenia “errores
perniciosos sobre los puntos esenciales del dogma”. El religioso obedecio a



todo lo que se le mandaba, dedicandose a la vida normal de jesuita sin atraer
hacia si ningun tipo de atencion.

Ese mismo ano, 1950, Pio Xll publicaba la Humani generis. Muchos
han pensado que se trataba de un mensaje para los teélogos de la “nouvelle
theologie”, pero en especial para De Lubac. Los rumores le atacaban desde
hacia tiempo, pero que se dijera que directamente el Papa senalaba errores
era casi una condena.

Con la perspectiva del tiempo podemos entender los recelos e incluso
la oposicion de amplios sectores teoldgicos. La “nouvelle
theologi€’ proponia una renovada atencion a las fuentes patristicas del
catolicismo, la voluntad de hacer frente a las ideas y preocupaciones de los
hombres y mujeres contemporaneos, un nuevo enfoque en el trabajo
pastoral y el respeto a las competencias de los laicos.

En el fondo era un sentido de la Iglesia Catdlica desde la Historia
viendo como el paso de los siglos la habia ido afectando. Tantos elementos
nuevos podian resultar indigestos en una Teologia que habia permanecido
durante un siglo casi sin alteraciones, pero con una base filosofica fortisima.
Lo que se proponia en ese momento era adecuado, pero, a juicio de muchos
contemporaneos, inconsistente en su base.

Los “afos oscuros” de Henri de Lubac se extendieron durante casi una
década. Tiempo de silencio, obediencia a sus superiores y fidelidad a la
Iglesia. Solo en 1956 se le permitio volver a Lyon y hasta 1958 no se recibio
aprobacion de Roma para que pueda volver a la ensenanza de la dogmatica
como antes de ser apartado de la docencia. A pesar de todo, estos anos
fueron prolificos para el P. Henri, que a pesar de no poder publicar ninguna
obra, continud con sus estudios. Fruto de este tiempo son dos de sus obras
mas importantes: Meditacion sobre la Iglesia, auténtica inspiradora de la
Lumen Gentium, y Ateismo.

Pero los vientos cambian de direccion. Juan XXIIl nombré a de Lubac
en agosto de 1960 asesor de la Comision Preparatoria de Teologia para el
proximo Concilio que habia de celebrarse. La rehabilitacion de Henri de
Lubac era ya completa.

Durante el Concilio actué como perito en cuestiones teologicas,
influyendo notoriamente en el desarrollo de las discusiones conciliares.
Cercano a Pablo VI, durante las ultimas sesiones ayudé en la Comision
Teoldgica y en varias secretarias, teniendo una autoridad incontestable.
Después del Concilio fue miembro de la Comisidon Teolbégica internacional.

Pero es importante el papel de Henri de Lubac en la recuperacion de
Pierre Teilhard de Chardin. De Lubac habia mantenido contactos con el
mismo Teilhard entre 1922 y 1926, y también habia mantenido
correspondencia con él; ademas entre 1946 y 1949, con la ayuda de
Monsenor Bruno de Solages, rector del Instituto Catdlico de Toulouse, reviso
el texto de “E/ fenomeno humano”. Por ultimo, de Lubac y Teilhard se
habian visto detenidamente durante la ultima visita de éste a Francia, en el
mes de agosto de 1954, menos de un ano antes de su muerte.

Tras la muerte de Teilhard en 1955, y sobre todo durante el Concilio
Vaticano ll, el Padre Henri de Lubac trabajé intensamente sobre la obra de
Teilhard. Ciertamente, tras la muerte de Teilhard, sus dos obras importantes
“El Fenomeno humano” y el “‘Medio divino”no tardaron a publicarse en
Francia (una en 1955 y otra en 1957) y después en castellano; pero estas

6


https://fr.wikipedia.org/wiki/Bruno_de_Solages
http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-historica
http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-historica

publicaciones eran posibles por el mero hecho de que Jeanne Mortier,
colaboradora y Secretaria de Teilhard, fue elegida por éste la heredera de
aquella parte de su obra inédita que fue llamada «no cientifica».

"Pero de golpe, al comienzo del verano 1961, todo cambio”. El Padre

provincial jesuita de Henri de Lubac, el Padre Arminjon (que el 23 de abril le
habia recordado la prohibicion de escribir sobre Teilhard) le llama y
le dice en substancia:
«Se escribe en todas partes, en todos los sentidos, por y contra Teilhard; se
dice todo tipo de mentiras sobre él. La Compania nho puede desentenderse
de uno de sus hijos. Los cuatro Provinciales de Francia, con la aprobacion
del Padre General de la Compania de Jesus, desean que uno de los jesuitas
que lo han conocido y que siguieron el hilo de su pensamiento aporte su
testimonio. De hecho, ya no hay ninguno que siga vivo, por lo que le hemos
designado a usted. Por consiguiente, ponganse de inmediato al trabajo. En
la medida de lo posible libérese de cualquier otra ocupacion y hagalo
rapidamenten».

éPor qué este cambio en la actitud de la Compania de Jesus hacia
Teilhard a principios del verano de 1961? Esto se debe probablemente a la
nueva atmadsfera que se instala en una serie de espiritus en visperas del
Concilio Vaticano Il.

El Padre Henri de Lubac empez6 de inmediato a trabajar y escribir por
lo que en algunos meses pudo publicar su libro mas documentado y
profundo sobre Teilhard. La obra llevaba el titulo “£/ pensamiento religioso
del Padre Teilhard de Chardin”y aparecio en francés en la primavera de
1962. Esta obra se difundié muy rapidamente; pero enseguida provoco el
clamor del Santo-Oficio en contra. Segun parece, los vientos en Roma no
eran favorables.

Monsenior Parente (entonces poderoso asesor del Santo Oficio)
solicité la puesta en el indice de libros prohibidos de los escritos de Teilhard.
Algunos consultores del Santo Oficio sostenian la tesis contraria, y el asunto
habia sido sometido a Juan XXIII, que dijo que no. De ahi las medidas que
fueron adoptadas. En publico, hubo un “monitum”, con unas féormulas no
muy claras».

El 28 de junio, el Padre Juan Bautista Janssens —superior general de
la Compania de Jesus— hizo saber al propio Padre de Lubac que la reedicion
y la traduccion de su libro estaban prohibidos. Pero precisaba que él no era
mas que un intermediario; y poco después, en una carta de 27 de agosto de
1962, escribié al Padre de Lubac que, en el fondo, se solidarizaba
plenamente con él. Y a continuacion escribiod lo siguiente:

«Estoy totalmente de acuerdo con usted. Su libro constituye un primer
analisis muy importante de la labor del Padre Teilhard. Incluso en el espiritu
del “monitum” existe una “advertencia” contra las extrapolaciones posibles
del pensamiento del Padre, que no fueran conformes a la doctrina de la
Iglesia. Considero que su libro es util para la Iglesia y para la verdad. Por esta
razon he querido que sea publicado. No he de lamentar esta decision.

Pero es preciso tener en cuenta que no todo estaba aun ganado.
Debido a la prohibicion de traducir su libro, el Padre de Lubac tuvo que
romper varios contratos que habia suscrito con el extranjero. Por el
contrario, tenia aun derecho a escribir sobre Teilhard. Ya en 1961 se habia


https://es.wikipedia.org/wiki/Pierre_Teilhard_de_Chardin
https://www.researchgate.net/publication/31736396_El_pensamiento_religioso_del_padre_Pierre_Teilhard_de_Chardin_H_de_Lubac_advertencia_de_J_Aguirre_tr_por_Cesar_Alonso_de_los_Rios
https://www.researchgate.net/publication/31736396_El_pensamiento_religioso_del_padre_Pierre_Teilhard_de_Chardin_H_de_Lubac_advertencia_de_J_Aguirre_tr_por_Cesar_Alonso_de_los_Rios
http://padrepioandchiesaviva.com/uploads/Vat._II_dietro_front_sp.pdf

publicado en la revista “Archivos de Filosofia“ los escritos intercambiados
antano entre Maurice Blondel y el Padre Teilhard.

Posteriormente, a medida que se abria la posibilidad de la libertad de
publicacién, los trabajos del P. de Lubac se ampliaron. Fueron, por una
parte, los trabajos de edicidn de las obras de Teilhard. En efecto, se
publicaron muchas cartas de Teilhard, como las contenidas en Cartas de
Egipto (en 1963), y Cartas de Hastings y Paris (en 1965). Y en colaboracion
con Monsenor de Solages, los Escritos del tiempo de guerra(también en
1965). Y por ultimo, algunos anos después, Las cartas intimas de Teilhard al
Padre Auguste Valensin, a Monsenor Bruno de Solages y a él mismo (en
1973)

La cuarta etapa del desarrollo del teilhardismo es etiquetada por
Mercé Prats como “Du débat a la mémoire (1965-1968)” (pag. 319-416) y se
inicia con la celebracion de los diez aros del fallecimiento de Teilhard. Con
la inauguracion oficial de la Fundacién Teilhard de Chardin, la antigua
secretaria de Teilhard, Jeanne Marie Mortier, esta satisfecha al haber
conseguido institucionalizar el legado intelectual el jesuita cientifico
interdisciplinar.

La actualidad teilhardiana se desplaza a Vezelay (antigua abadia
donde tuvieron lugar varios encuentros de los seguidores de Teilhard) con
una sesion sobre Science et Christ, el tema del volumen publicado por
Editions du Seuil en 1965. Este afio 1965 (recordando los diez afos de la
muerte de Teilhard) celebra dos actos paralelos. Uno, organizado por la
Compania de Jesus (y que supone la reconciliacion con la institucion) y otro
impulsado por los Amigos de Teilhard. La normalizacion esta en marcha.

El extenso volumen de Mercé Prats finaliza con unas paginas de
conclusiones (paginas 417-419) y una extensa bibliografia (paginas421-
447) sequida de un indice de nombres citados.

En definitiva, un estudio cientifico serio y objetivo que supone un
paso importante en el conocimiento y evolucion de Ia interpretacion del
pensamiento cientifico, filosofico, religioso, espiritual e interdisciplinar de
Pierre Teilhard de Chardin.

LEANDRO SEQUEIROS sj

H 18T O 1 REF

Le teilhardisme

Réception ct travestissement de la penséc

de Teilhard de Chardin en France (1 1968)



http://www.editions-beauchesne.com/product_info.php?cPath=68_117&products_id=608
http://www.editions-beauchesne.com/product_info.php?cPath=68_117&products_id=608
https://www.researchgate.net/publication/31806619_CARTAS_INTIMAS_A_AUGUSTO_VALENSIN_BRUNO_DE_SOLAGES_HENRI_DE_LUBAC_1919-1955_PIERRE_TEILHARD_DE_CHARDIN_TR_X_MENDIGUREN

