
1 
 

Teilhard y el teilhadianismo. 
Comentarios a una investigación 

 
 

LEANDRO SEQUEIROS. Catedrático de Paleontología. 
Presidente de la Asociación de Amigos de Pierre 

Teilhard de Chardin 
 
 

Poco después del fallecimiento de Pierre Teilhard de Chardin, el 10 de 
abril de 1955 (domingo de Pascua), surgieron las polémicas en la prensa y 
en actos públicos en Francia. Los llamados “amigos” de Teilhard, que habían 
seguido y leído los textos de sus ensayos, multicopiados y distribuidos 
clandestinamente desde los años 30, manifiestan encendidos elogios en la 
prensa de izquierda cultural.  

Por otra parte, los grupos católicos integristas franceses repartieron 
panfletos y organizaron actos contrarios a las ideas (claramente 
tendenciosas y manipuladas) de Teilhard. Esto provoca que entre 1955 y 
1968 se consolidara lo que podría definirse como un paradigma cultural en 
Francia al que se ha dado en llamar el teilhardismo. 

 Este volumen que presentamos es un compendio de la extensa y 
prolija tesis doctoral en la Universidad de Reims de la profesora catalana 
afincada en Francia, Mercè Prats. En 2022, Prats  publicó Une parole 
attendue, un detallado estudio sobre la difusión clandestina de los escritos 
de Pierre Teilhard de Chardin. Y en 2023 salió a la luz una nueva Biografía 
de Pierre Teilhard de Chardin.  

Esta es la cita bibliográfica: Prats, Mercè. Le teilhardisme. Réception et 
travestissement de la pensée de Teilhard de Chardin en France (1955-1968). 
Prefacio de Frédéric Gugelot. Presses Universitaires de Rennes, colección 
Historia, 470 páginas. 16,5 x 24. ISBN : 979-10-413-0070-9. Aparición, 
09/10/2025 

 
 

Las tesis fundamentales de este 
estudio, que sintetiza su tesis 
doctoral en Historia, exige – para 
el lector no francés – situarla en el 
contexto de los llamados “Treinta 
Gloriosos”  en Europa (los años 
posteriores a la Guerra Mundial, 
1943-1973, caracterizados por el 
auge económico); y también 
conviene situarla – para que la 
entiendan bien los lectores no 
franceses - en el contexto de la 
guerra cultural del “modernismo” 
francés, entre católicos 
progresistas e integristas previos al 
Concilio Vaticano II. 



2 
 

En la historia del catolicismo (sobre todo en Francia) el 
término modernismo sirve para referirse a la tendencia en un cierto 
pensamiento intelectual católico a considerar a la Iglesia y a 
sus dogmas tanto de Fe como de moral como instituciones meramente 
humanas influidas por su contexto histórico y cultural; por esto mismo no 
serían verdades reveladas de carácter infalible y podrían ser revisadas y 
reformadas. 

Los historiadores consideran como iniciadores de este movimiento al 
sacerdote católico excomulgado en 1908 Alfred Loisy (1857-1940) y al 
exjesuita irlandés George Tyrrell (1861-1909). Loisy fue discípulo del 
sacerdote francés y exegeta bíblico Louis Duchesne (1843-1922). Duchesne 
y el teólogo dominico padre Lagrange (1855-1938), fundador en 1890 de la 
Escuela Bíblica y Arqueológica francesa de Jerusalén, habían suscitado un 
movimiento crítico en Francia, considerado por la Curia 
Romana como anarquía intelectual, hacia el cual el papa León XIII había 
expresado sus reservas. 

Por otra parte, la publicación de El Origen de las Especies por la 
Selección Natural y supervivencia de los más fuertes (Charles R. Darwin, 
1859) ofreció la perspectiva de alcanzar una explicación naturalista del 
origen del hombre y sus atributos, convirtiendo también en esto a Dios en 
una hipótesis innecesaria.  

En cambio, la Iglesia postula oficialmente ser una institución divina y 
su doctrina revelada por Dios como verdad absoluta e invariable. El 
modernismo fue condenado categóricamente por el magisterio de la Iglesia 
Católica, especialmente por los papas Pío IX y Pío X, sin dejar lugar a dudas 
o a reconciliaciones: fue definido como el «conjunto de todas las herejías». 

El estudio de las narraciones bíblicas desde el prisma de las ideas de 
Darwin generó en Francia una gran revuelta intelectual que desembocó en 
la publicación de la Encíclica Humani Generis de Pío XII en 1950. 

Previo a ello el cardenal Louis Billot SJ había definido al modernismo 
como "el error, o mejor, ese conjunto de errores que va del agnosticismo, por 
el inmanentismo, el pragmatismo y el dogmatismo moral a la minoración y 
a la ruina de la fe". Billot, encontraba el origen del modernismo en el 
subjetivismo de Kant, terminaba postulando que el Ser es el pensamiento. 
Según esta postura, el orden de las cosas y de las ideas surgiría de la razón 
humana, lo que Billot llama "una imitación fraudulenta de la creación 
divina". 

A este inmanentismo, Billot contrapone la filosofía perenne de 
Aristóteles, según la cual "la ciencia" significa el conocimiento de las cosas 
por los primeros principios y las primeras causas. En la filosofía aristotélica, 
el conocimiento científico es el que alcanza la razón del ser, la esencia: de 
ahí que la metafísica es la ciencia por excelencia, puesto que penetra hasta 
el fondo íntimo de los seres.  

A partir del Concilio Vaticano II si bien la Iglesia no ha rectificado su 
oposición al modernismo, los pronunciamientos ante casos específicos de 
teólogos religiosos o laicos que adhieren a esta tendencia se han reducido.  
El primer uso en un sentido equivalente al indicado lo hizo Henri Xavier 
Périn profesor de la Universidad Católica de Lovaina a finales del siglo XIX, 
quien lo definió como una «ambición de eliminar a Dios de toda la vida 

https://es.wikipedia.org/wiki/Catolicismo
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Dogma
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_Cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/P%C3%ADo_IX
https://es.wikipedia.org/wiki/P%C3%ADo_X
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Immanuel_Kant
https://es.wikipedia.org/wiki/Ser
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Inmanencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Louis_Billot
https://es.wikipedia.org/wiki/Arist%C3%B3teles
https://es.wikipedia.org/wiki/Esencia
https://es.wikipedia.org/wiki/Metaf%C3%ADsica
https://es.wikipedia.org/wiki/Concilio_Vaticano_II
https://es.wikipedia.org/wiki/Iglesia_cat%C3%B3lica
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_P%C3%A9rin
https://es.wikipedia.org/wiki/Charles_P%C3%A9rin
https://es.wikipedia.org/wiki/Universidad_Cat%C3%B3lica_de_Lovaina


3 
 

social» y lo relacionó con «las tendencias humanitarias de la sociedad 
contemporánea». 
 Todos estos elementos confluyen en la construcción de un clima 
cultural teológico polarizado, en el que lo que puede llamarse “progresismo 
católico” se enfrenta con los “católicos integristas”. Desde este punto de 
vista, el fallecimiento de Pierre Teilhard de Chardin azuza el fuego de la 
confrontación y se convierte el un elemento más de la lucha por un estado 
laico en Francia. 

Los católicos integristas estaban cada vez más preocupados en los 
años posteriores a la Guerra Mundial porque el progresismo religioso estaba 
ganando terreno por el auge de la filosofía marxista.  

Es la época en Europa de los diálogos entre cristianos y marxistas para 
tener puentes culturales y políticos que permitieran coexistir e incluso 
integrar posturas. Por otra parte, la Encíclica Humani Generis (que algunos 
interpretaron como una condena de las ideas de Teilhard) generó un vivo 
debate en Francia. Debate que se avivó con la convocatoria del Concilio 
Vaticano II y su diálogo con el Mundo. 

 La visión cósmica de Teilhard parece nutrir el Concilio Vaticano II, al 
igual que se difundió entre las élites y artistas como Maurice Béjart, André 
Jolit y Alfred Manessier. Desde Dalí hasta Dalida, el teilhardismo estuvo en 
la encrucijada de la historia religiosa y cultural francesa, antes de 
desaparecer tan rápido como apareció, arrasado por el éxito del 
estructuralismo.  

Por tanto, este voluminoso y bien documentado libro de Mercè Prats, 
fruto de muchos años de investigación para su tesis doctoral en Reims, no 
es una nueva biografía del paleontólogo jesuita Pierre Teilhard de Chardin 
(1881-1955). Es una historia del teilhardismo nacida con la muerte del 
jesuita, que adquirió una magnitud inesperada en el momento de la 
publicación del libro principal El fenómeno humano. Una mezcla 
inseparable de ciencia y espiritualidad, la obra fue un éxito excepcional y 
dio alas al teilhardismo. Si la palabra se usó inicialmente como un insulto, 
ahora ha entrado rápidamente en el lenguaje cotidiano. 

 
 El texto de Le teilhardisme se estructura en cuatro grandes capítulos, 
que coinciden con las etapas en el desarrollo de este debate centrado en 
Francia a favor y en contra de las ideas de Teilhard y postula que los 
detractores muestran una caricatura de las ideas reales del jesuita 
paleontólogo interdisciplinar. 
 Son cuatro extensos capítulos los que contiene el volumen, 
correspondientes a cuatro etapas en la recepción de las ideas de Teilhard, y 
la deformación de estas ideas por ambas partes en conflicto con el objetivo 
de rebatir al adversario. 
 El primer capítulo [“La mort de Teilhard, l'avenir d'une oeuvre (1955-
1956) » (pág. 19-110), describe con gran detalle y con muchas referencias 
bibligráficas poco conocidas, los ecos del combate intelectual expresado en 
cartas (muchas de ellas inéditas) y la prensa de la época sobre los ensayos 
que se conocían entonces multicopiados de Pierre Teilhard de Chardin. Es 
sorprendente – por ser poco conocido – la cantidad de textos que muestran 
que el debate pasional sobre Teilhard ocupó mucho espacio en el 
catolicismo francés.  



4 
 

Prats resalta el papel determinante en estos años iniciales de la que 
fuera secretaria de Teilhard en París, Jeanne Marie Mortier y su actividad 
para salvar los manuscritos de Teilhard. 

Lástima que la autora de este libro no haya podido disponer de textos 
de otros países (por ejemplo, de España) en lo que incipiente debate, 
movido por los jesuitas Emiliano Aguirre y Eusebio Colomer y por Miquel 
Crusafont (que ya en vida de Teilhard publica varios artículos teilhardistas, 
como 1948-CRUSAFONT, Concepciones cosmovitalistas del evolucionismo”, 
opuscle del Museu de Sabadell; CRUSAFONT, “El tema de la evolución 
orgánica en España”, Estudios Geológicos 13, Madrid 1951, p. 159-175; 
CRUSAFONT, “La “Noosfera” y el “fenómeno humano” según las ideas del P. 
Teilhard de Chardin”, Estudios Geológicos 17, Madrid 1953, p. 147-153) 
 Un aspecto extensamente descrito por la profesora Prats es el debate 
promovido por la publicación de Phénomène humaine (en castellano se 
tradujo como El Fenómeno humano, Taurus, 1957), cuya primera edición se 
anunció para noviembre de 1955, pero que por diversos problemas de 
censura no apareció en las librerías hasta fin de año de 1956.  
 La segunda parte de este extenso estudio, [Teilhardiens et 
teilhardismes (1956-1962) (pág. 109-250) lo identifica la autora como 
“l´épanouissement du teilhardisme” (que podríamos traducir como la 
floración o florecimiento, el desarrollo, del teilhardismo). Aunque mucho 
rechazan este “ismo” como inapropiado, en la literatura de esta época ya se 
utiliza con prodigalidad, como otro “ismo”, en la sociedad francesa del 
existencialismo, del dadaísmo, y tantos otros. 
 Por parte de los intelectuales marxistas, hay una política de mano 
tendida hacia el teilhardismo, como puente con la sociedad moderna. El 
teilhardismo, en esta fase incipiente, conoce muy diversas ramificaciones. 
Las publicaciones, los coloquios y los encuentros de debate se amontonan, 
pese al golpe que supuso por parte de las autoridades romanas, del famoso 
Monitum de 1962, del que se habla extensamente. 
 El tercer momento de la construcción ideológica del teilhardismo se 
desarrolla a partir del Monitum de 1962.  En el volumen de Prats ocupa cerca 
de 70 páginas y se titula “Teilhard défendu, Teilhard débattu, Teilhard 
source d'inspiration (1962-1965)” Pág. 251-318) El contexto social es 
diferente: en Francia sufren el trauma del fin de la guerra de Algeria y en el 
mundo eclesial de inicia el Concilio Vaticano II (1962-1965), convocado por 
el Papa Juan XXIII para renovar la vida cristiana. Por otra parte, la filosofía 
estructuralista reemplaza al existencialismo, con lo que se reinterpreta el 
teilhardismo desde otras categorías. En el año 1965, diversas instituciones 
organizan actos de memoria con ocasión de los diez años de la muerte de 
Teilhard. Destaca el hecho de que en Francia los seguidores de Teilhard se 
fijan en los aspectos de poeta, místico y científico.  

Tal vez sea el momento de relatar brevemente el papel del Cardenal 
Henri de Lubac en la reconstrucción del verdadero teilhardismo. En los diez 
años posteriores al fallecimiento de Teilhard, tanto por parte de los católicos 
progresistas como de los conservadores, se había ido deformando la 
doctrina del jesuita científico interdisciplinar. 

En los años 40 y 50, de Lubac estuvo bajo la sospecha de heterodoxia. 
Todas sus obras, en especial el Sobrenatural, pusieron al P. Henri en primera 
línea de la Teología especulativa. En 1942 había fundado con Daniélou, 



5 
 

también jesuita y amigo, la revista Sources chrétiennes, dedicada a la 
Patrología y que se convirtió en símbolo de la Nouvelle theologie, la nueva 
forma de hacer Teología que venía exponiendo en sus obras y que había 
enseñado a sus alumnos de Lyon, entre los que destacaban los jóvenes 
religiosos von Balthasar y Daniélou. La revista marcaba el camino que debía 
seguir el nuevo método teológico, más centrado en la tradición patrística 
que en el método tomista, por aquel entonces casi obligatorio para los 
centros católicos. 

La Segunda Guerra Mundial influyó mucho en la vida de Henri de 
Lubac. Desde el comienzo se sumó a la iniciativa de “resistencia espiritual”: 
la oposición al régimen nazi a través de iniciativas pacíficas clandestinas. 
Para ello colaboró activamente en la publicación de Cahiers du temoinage 
chrétien. En la publicación se defendía claramente cómo era imposible 
compatibilizar la fe cristiana con la filosofía y las actividades del régimen 
nazi, en especial el antisemitismo. 

Al acabar la guerra mundial, De Lubac estaba en primera línea en el 
plano teológico. Esa primera línea no sólo le daba parabienes, también 
había muchos teólogos que miraban con recelo su producción, en especial 
a lo que se refiere a la relación entre la gracia y la libertad, controvertido 
tema cerrado en falso en el s. XVI y que había enfrentado a jesuitas y 
dominicos. 

La Santa Sede recomendaba con gran viveza (con documentos 
magisteriales incluso) la vuelta a la Escolástica tomista, distinta de la 
Escolástica que enseñaba la Compañía de Jesús, que utilizando a santo 
Tomás aportaba enseñanzas en gran medida distintas, lo que solía oponerle 
a la escuela dominica, tradicionalmente fiel al Aquinate. 

La publicación del Sobrenatural y de otras obras como El drama del 
humanismo ateo supuso un escándalo y en muchos lugares se entendió 
como una nueva forma de la Compañía de señalar a un teólogo de su orden 
que creara una corriente distinta a la tomista. El momento no era el más 
propicio, con la controversia modernista muy reciente y con una gran 
preocupación en la Santa Sede por lo que se enseñaba en las facultades 
católicas. La guerra había detenido la actividad normal en todos los 
sentidos, pero una vez pasada la contienda el tema fue abordado con gran 
preocupación incluso por las más altas instancias. 

El mismo De Lubac decía que en 1950 “un rayo cayó sobre Fourviére”. 
Tras muchas investigaciones es apartado junto con otros cuatro profesores 
de la docencia cuando tan sólo había impartido un curso completo entre 
1935-1940 (siguiendo la tradición, el profesor de dogmática impartía todas 
las asignaturas para así poder desarrollar todo su pensamiento, lo que 
duraba en esa época cinco cursos). 

Tuvo que dejar su cátedra, la provincia jesuita de Lyon y su actividad 
editorial. El Sobrenatural, junto a algunas obras más es apartado de las 
bibliotecas de la Compañía de Jesús por orden de la Santa Sede. Incluso se 
ordenó limitar al máximo la distribución pública de sus obras. De Lubac, de 
facto, era sospechoso por sus ideas. Él mismo contaba como el superior de 
la Compañía de Jesús, Janssens, afirmó que había tenido que tomar tales 
medidas porque en la Curia se pensaba que De Lubac tenía “errores 
perniciosos sobre los puntos esenciales del dogma”. El religioso obedeció a 



6 
 

todo lo que se le mandaba, dedicándose a la vida normal de jesuita sin atraer 
hacia sí ningún tipo de atención. 

Ese mismo año, 1950, Pío XII publicaba la Humani generis. Muchos 
han pensado que se trataba de un mensaje para los teólogos de la “nouvelle 
theologie”, pero en especial para De Lubac. Los rumores le atacaban desde 
hacía tiempo, pero que se dijera que directamente el Papa señalaba errores 
era casi una condena. 

Con la perspectiva del tiempo podemos entender los recelos e incluso 
la oposición de amplios sectores teológicos. La “nouvelle 
theologie” proponía una renovada atención a las fuentes patrísticas del 
catolicismo, la voluntad de hacer frente a las ideas y preocupaciones de los 
hombres y mujeres contemporáneos, un nuevo enfoque en el trabajo 
pastoral y el respeto a las competencias de los laicos. 

En el fondo era un sentido de la Iglesia Católica desde la Historia 
viendo cómo el paso de los siglos la había ido afectando. Tantos elementos 
nuevos podían resultar indigestos en una Teología que había permanecido 
durante un siglo casi sin alteraciones, pero con una base filosófica fortísima. 
Lo que se proponía en ese momento era adecuado, pero, a juicio de muchos 
contemporáneos, inconsistente en su base. 

Los “años oscuros” de Henri de Lubac se extendieron durante casi una 
década. Tiempo de silencio, obediencia a sus superiores y fidelidad a la 
Iglesia. Sólo en 1956 se le permitió volver a Lyon y hasta 1958 no se recibió 
aprobación de Roma para que pueda volver a la enseñanza de la dogmática 
como antes de ser apartado de la docencia. A pesar de todo, estos años 
fueron prolíficos para el P. Henri, que a pesar de no poder publicar ninguna 
obra, continuó con sus estudios. Fruto de este tiempo son dos de sus obras 
más importantes: Meditación sobre la Iglesia, auténtica inspiradora de la 
Lumen Gentium, y Ateísmo. 

Pero los vientos cambian de dirección. Juan XXIII nombró a de Lubac 
en agosto de 1960 asesor de la Comisión Preparatoria de Teología para el 
próximo Concilio que había de celebrarse. La rehabilitación de Henri de 
Lubac era ya completa. 

Durante el Concilio actuó como perito en cuestiones teológicas, 
influyendo notoriamente en el desarrollo de las discusiones conciliares. 
Cercano a Pablo VI, durante las últimas sesiones ayudó en la Comisión 
Teológica y en varias secretarías, teniendo una autoridad incontestable. 
Después del Concilio fue miembro de la Comisión Teológica internacional. 

Pero es importante el papel de Henri de Lubac en la recuperación de 
Pierre Teilhard de Chardin. De Lubac había mantenido contactos con el 
mismo Teilhard entre 1922 y 1926, y también había mantenido 
correspondencia con él; además entre 1946 y 1949, con la ayuda de 
Monseñor Bruno de Solages, rector del Instituto Católico de Toulouse, revisó 
el texto de “El fenómeno humano”. Por último, de Lubac y Teilhard se 
habían visto detenidamente durante la última visita de éste a Francia, en el 
mes de agosto de 1954, menos de un año antes de su muerte. 

Tras la muerte de Teilhard en 1955, y sobre todo durante el Concilio 
Vaticano II, el Padre Henri de Lubac trabajó intensamente sobre la obra de 
Teilhard. Ciertamente, tras la muerte de Teilhard, sus dos obras importantes 
”El Fenómeno humano” y el “Medio divino” no tardaron a publicarse en 
Francia (una en 1955 y otra en 1957) y después en castellano; pero estas 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Bruno_de_Solages
http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-historica
http://www.bubok.es/libros/239044/AMIGOS-DE-TEILHARD-EN-ESPANA-Aproximacion-historica


7 
 

publicaciones eran posibles por el mero hecho de que Jeanne Mortier, 
colaboradora y Secretaria de Teilhard, fue elegida por éste la heredera de 
aquella parte de su obra inédita que fue llamada «no científica». 

"Pero de golpe, al comienzo del verano 1961, todo cambió". El Padre 
provincial jesuita de Henri de Lubac, el Padre Arminjon (que el 23 de abril le 
había recordado la prohibición de escribir sobre Teilhard) le llama y 
le dice en substancia: 
«Se escribe en todas partes, en todos los sentidos, por y contra Teilhard; se 
dice todo tipo de mentiras sobre él. La Compañía no puede desentenderse 
de uno de sus hijos. Los cuatro Provinciales de Francia, con la aprobación 
del Padre General de la Compañía de Jesús, desean que uno de los jesuitas 
que lo han conocido y que siguieron el hilo de su pensamiento aporte su 
testimonio. De hecho, ya no hay ninguno que siga vivo, por lo que le hemos 
designado a usted. Por consiguiente, pónganse de inmediato al trabajo. En 
la medida de lo posible libérese de cualquier otra ocupación y hágalo 
rápidamente». 

¿Por qué este cambio en la actitud de la Compañía de Jesús hacia 
Teilhard a principios del verano de 1961? Esto se debe probablemente a la 
nueva atmósfera que se instala en una serie de espíritus en vísperas del 
Concilio Vaticano II.  

El Padre Henri de Lubac empezó de inmediato a trabajar y escribir por 
lo que en algunos meses pudo publicar su libro más documentado y 
profundo sobre Teilhard. La obra llevaba el título “El pensamiento religioso 
del Padre Teilhard de Chardin” y apareció en francés en la primavera de 
1962. Esta obra se difundió muy rápidamente; pero enseguida provocó el 
clamor del Santo-Oficio en contra. Según parece, los vientos en Roma no 
eran favorables.  

Monseñor Parente (entonces poderoso asesor del Santo Oficio) 
solicitó la puesta en el Índice de libros prohibidos de los escritos de Teilhard. 
Algunos consultores del Santo Oficio sostenían la tesis contraria, y el asunto 
había sido sometido a Juan XXIII, que dijo que no. De ahí las medidas que 
fueron adoptadas. En público, hubo un “monitum”, con unas fórmulas no 
muy claras». 

El 28 de junio, el Padre Juan Bautista Janssens —superior general de 
la Compañía de Jesús— hizo saber al propio Padre de Lubac que la reedición 
y la traducción de su libro estaban prohibidos. Pero precisaba que él no era 
más que un intermediario; y poco después, en una carta de 27 de agosto de 
1962, escribió al Padre de Lubac que, en el fondo, se solidarizaba 
plenamente con él. Y a continuación escribió lo siguiente: 

«Estoy totalmente de acuerdo con usted. Su libro constituye un primer 
análisis muy importante de la labor del Padre Teilhard. Incluso en el espíritu 
del “monitum” existe una “advertencia” contra las extrapolaciones posibles 
del pensamiento del Padre, que no fueran conformes a la doctrina de la 
Iglesia. Considero que su libro es útil para la Iglesia y para la verdad. Por esta 
razón he querido que sea publicado. No he de lamentar esta decisión. 

Pero es preciso tener en cuenta que no todo estaba aún ganado. 
Debido a la prohibición de traducir su libro, el Padre de Lubac tuvo que 
romper varios contratos que había suscrito con el extranjero. Por el 
contrario, tenía aún derecho a escribir sobre Teilhard. Ya en 1961 se había 

https://es.wikipedia.org/wiki/Pierre_Teilhard_de_Chardin
https://www.researchgate.net/publication/31736396_El_pensamiento_religioso_del_padre_Pierre_Teilhard_de_Chardin_H_de_Lubac_advertencia_de_J_Aguirre_tr_por_Cesar_Alonso_de_los_Rios
https://www.researchgate.net/publication/31736396_El_pensamiento_religioso_del_padre_Pierre_Teilhard_de_Chardin_H_de_Lubac_advertencia_de_J_Aguirre_tr_por_Cesar_Alonso_de_los_Rios
http://padrepioandchiesaviva.com/uploads/Vat._II_dietro_front_sp.pdf


8 
 

publicado en la revista “Archivos de Filosofía” los escritos intercambiados 
antaño entre Maurice Blondel y el Padre Teilhard. 

Posteriormente, a medida que se abría la posibilidad de la libertad de 
publicación, los trabajos del P. de Lubac se ampliaron. Fueron, por una 
parte, los trabajos de edición de las obras de Teilhard. En efecto, se 
publicaron muchas cartas de Teilhard, como las contenidas en Cartas de 
Egipto (en 1963), y Cartas de Hastings y París (en 1965). Y en colaboración 
con Monseñor de Solages, los Escritos del tiempo de guerra (también en 
1965). Y por último, algunos años después, Las cartas íntimas de Teilhard al 
Padre Auguste Valensin, a Monseñor Bruno de Solages y a él mismo (en 
1973) 

La cuarta etapa del desarrollo del teilhardismo es etiquetada por 
Mercè Prats como  “Du débat à la mémoire (1965-1968)” (pág. 319-416) y se 
inicia con la celebración de los diez años del fallecimiento de Teilhard. Con 
la inauguración oficial de la Fundación Teilhard de Chardin, la antigua 
secretaria de Teilhard, Jeanne Marie Mortier, está satisfecha al haber 
conseguido institucionalizar el legado intelectual el jesuita científico 
interdisciplinar.  

La actualidad teilhardiana se desplaza a Vezelay (antigua abadía 
donde tuvieron lugar varios encuentros de los seguidores de Teilhard) con 
una sesión sobre Science et Christ, el tema del volumen publicado por 
Éditions du Seuil en 1965. Este año 1965 (recordando los diez años de la 
muerte de Teilhard) celebra dos actos paralelos. Uno, organizado por la 
Compañía de Jesús (y que supone la reconciliación con la institución) y otro 
impulsado por los Amigos de Teilhard. La normalización está en marcha. 

El extenso volumen de Mercè Prats finaliza con unas paginas de 
conclusiones (páginas 417-419) y una extensa bibliografía (páginas421-
447) seguida de un índice de nombres citados. 

En definitiva, un estudio científico serio y objetivo que supone un 
paso importante en el conocimiento y evolución de la interpretación del 
pensamiento científico, filosófico, religioso, espiritual e interdisciplinar de 
Pierre Teilhard de Chardin. 
LEANDRO SEQUEIROS sj 
 
 

 
 

http://www.editions-beauchesne.com/product_info.php?cPath=68_117&products_id=608
http://www.editions-beauchesne.com/product_info.php?cPath=68_117&products_id=608
https://www.researchgate.net/publication/31806619_CARTAS_INTIMAS_A_AUGUSTO_VALENSIN_BRUNO_DE_SOLAGES_HENRI_DE_LUBAC_1919-1955_PIERRE_TEILHARD_DE_CHARDIN_TR_X_MENDIGUREN

