SINODALIDADE: UM EU E UM TU?
A nossa posição em relação ao outro, a nossa postura e atitude, a expressão corporal e as nossas sensações, são todos aspetos que muitas vezes ignoramos na nossa comunicação. Este é um dos pontos interessantes de analisar na dinâmica sinodal. Outro é: perceber aquilo que ainda nos bloqueia e, simultaneamente, as capacidades que temos desenvolvido ao longo da vida e que, agora com mais atenção e focados na chamada dinâmica Sinodal, conseguimos observar tanto em nós como no outro. Conseguimos ter esta perspetiva de observação de cada um de nós próprios, durante aquilo que chamamos o “caminho sinodal”?
As nossas posições relativamente ao nosso interior e ao outro, um “tu”, que existe porque um “eu” também existe, e se não existisse um “tu”, não existiria um “eu”, é de uma clareza frontal o de nos colocarmos no diálogo com o outro. Santa Teresa de Ávila mostrou bem o relacionamento com o outro, numa atitude de contemplação ao Outro, é nesta correlação que o desbloqueio surge. Se no silêncio do teu quarto, no silêncio ativo da tua vida consegues observar nos olhos do outro, então conseguiste a verificação da tua dinâmica da mensagem para o outro, porque o outro, és tu. Abbé Pierre referia que os nossos problemas são os problemas do outro, e só numa ação contemplativa perante o Outro poderemos encontrar a sistematização da nossa vida, enquanto Vida.
O bloqueamento da comunicação tem, penso, três pontos característicos, que são ruídos intermitentes: a cognição, a psicomotricidade e atitude, perante o outro, e este outro possui a intrusão de outros, enquanto eu sou, refiro-me a um outro que sou eu, eu sou é referido ao outro que é outro, eu sou, refere a todos os outros, a Criação, que sou eu. A glorificação, e só, do outro é a minha glorificação, a Glória do Outro está no género humano e na Criação. As posturas perante o outro, relativamente às atitudes, um ser estar/ um ser/ser, constitui um dos maiores desafios que se nos colocam, que vejo no outro? Alguém de quem precisei para ser eu. Por isso as posturas, o desafio, “o olhar, sem o desviar, para o ponto característico de saber se a compreensão, o seu cone de atenção é fundamental, mau grado as perdas: no exercício proposto fiz isso, atrapalhei-o, como é natural – uma mulher quando é olhado por um homem, sabe que está a ser olhada, existe uma transmissão, embora ela não esteja a olhar ninguém-, mudei de atitude e fixei-o em si, no seu interior, com o meu interior, contemplei-o em sentido adorativo de ser humano, e assim conseguimos uma maior conivência, no sentido de falarmos, não o de estar de acordo. 
Antes deste exercício fiz o aquecimento das cordas vocais, elevei o queixo, coloquei-o em linha reta e desafiei assim o meu recetor, breve vi que com o queixo levantado seria incorreto, talvez para as multidões não seja, mas neste caso era, por isso baixei-o colocando os meus olhos nos seus, ganhando um interlocutor, que, embora com ruídos cognitivos e psicomotores, teve o beneficio de sanar a atitude, colocando-me no mesmo patamar que ele – isto consegue-se não de costas, mas vectorialmente na mesma sentido, quando de costas só poderia ter a mesma direção. Assim, penso, pude verificar que a humildade, não humilhação, na comunicação, é uma linha direta ao coração, à sua abertura, dos dois interlocutores, e não só dele, ou de mim.
A dinâmica em si, é o aspeto do estudo científico do poema da mecânica, contrapõe forças, que devem ser guiadas na linha matemática/física/filosófica, por um gradiente, uma matriz condutora das forças vetoriais. São estas forças com direção e sentido, que me levaram ao exercício proposto, e senti no meu interior a força das palavras, não em sentido reto, mas necessitando de correções obliquas, e, logo, da entidade matemática que é a trigonometria, sim a medida (metria), dos ângulos (gono) de um triângulo (tri), pois reside aqui a força de me sentir e falar, falar no sentido que o outro fale, e tenha conseguido nos meus gestos e atitudes, verbais, sorrisos, face, cara, meu corpo, a verdade feita de certezas nessas evidências. Pode mais uma vez sentir a dinâmica dos meus erros e as virtualidades do outro.
A sinodalidade tem tudo a ver com esta reflexão, pois ela propõe um caminho de escuta mútua, partilha de experiências e abertura ao outro, reconhecendo que o “eu” só existe em relação ao “tu”. No contexto sinodal, somos convidados a superar barreiras internas e externas de comunicação, adotando uma postura de humildade e de verdadeira atenção ao próximo, para que o diálogo seja autêntico e transformador. É na dinâmica sinodal que aprendemos a olhar para o outro como extensão de nós mesmos, abrindo espaço para a comunhão e a construção conjunta do sentido de comunidade.
Assim, a sinodalidade não é apenas um conceito teológico, mas uma prática concreta que orienta o modo como vivemos e nos relacionamos, tornando possível uma caminhada onde todos são acolhidos, escutados e valorizados no seu contributo singular. Ao integrar o “eu” e o “tu” na experiência da caminhada sinodal, promovemos o crescimento pessoal e coletivo, essencial para a vitalidade da Igreja e da sociedade.
 Será isto o que entendemos por relação Sinodal? Será isto que a padrocentria entende por “caminho sinodal”? Que o Espírito que habita em cada mulher e homem, seja o paradigma do caminho  a percorrer.
Joaquim Armindo – Doutor em Ecologia e Saúde Ambiental
Diácono do Porto - Portugal 
